
Становление человека – годовой цикл



ЭТАПЫ  
РАЗВИТИЯ ДУШИ 

Становление человека – годовой цикл  
 

Избранные отрывки из первоисточников 
науки каббала



 - 2 -

﻿

Этапы развития души. Становление человека – годовой 
цикл / Под ред. Михаэля Лайтмана. – Laitman Kabbalah 
Publishers, 2022. – 436 с.

Stages of development of the soul. The formation of 
man - the annual cycle / Edited by M. Laitman. – Laitman 
Kabbalah Publishers, 2022. – 436 pages.

ISBN 978-965-551-040-9
DANACODE 760-174

После многих лет изучения внутреннего смысла праздников 
согласно науке каббала мы решили, что будет правильным 
собрать и издать под одной обложкой избранные отрывки из 
первоисточников по этой теме, принадлежащие перу вели-
ких каббалистов всех поколений, в первую очередь – рава  
Йегуды Лейба Ашлага (Бааль Сулама) и его старшего сына и 
продолжателя его дела, моего учителя рава Баруха Шалома 
а-Леви Ашлага (РАБАШа).
Каждый праздник и каждая особая дата годового цикла сим-
волизирует важный этап развития души, подобно путевым 
знакам, стоящим вдоль дороги. С их помощью мы изучим и 
позна́ем себя, сформируем себя и пройдем духовный про-
цесс, совершенствуясь из года в год.

ISBN 978-965-551-040-9
DANACODE 760-174

Copyright [c] 2022 by
Laitman Kabbalah Publishers

1057 Steeles Avenue West, Suite 532
Toronto, ON M2R 3X1, Canada

All rights reserved



 - 3 -

﻿

Предисловие

После многих лет изучения внутреннего смысла праздников 
согласно науке каббала мы решили, что будет правильным 
собрать и издать под одной обложкой избранные отрывки из 
первоисточников по этой теме, принадлежащие перу вели-
ких каббалистов всех поколений, в первую очередь – рава  
Йегуды Лейба Ашлага (Бааль Сулама) и его старшего сына и 
продолжателя его дела, моего учителя рава Баруха Шалома 
а-Леви Ашлага (РАБАШа).
Задача сборника «Этапы развития души» –  проложить путь 
всем нашим товарищам во всем мире, изучающим каббалу 
с целью достичь свойства «Исраэль», «Яшар-Эль», букваль-
но  –  «прямо к Творцу», т.е. направленным прямо на Выс-
шую силу, силу отдачи и любви.
Значение слова «праздник» (хаг) – совершать круг (лахуг), 
крутиться. Подобно стрелке часов, которая всё время кру-
тится, повторяя те же вращения, мы тоже должны проходить 
духовные состояния по циклическому процессу – начиная от 
выхода из Египта, который мы отмечаем в праздник Песах, 
символизирующий начало процесса, и до Окончательного Ис-
правления в праздник Пурим.
Каждый праздник и каждая особая дата годового цикла сим-
волизирует важный этап развития души, подобно путевым 
знакам, стоящим вдоль дороги. С их помощью мы изучим и 
позна́ем себя, сформируем себя и пройдем духовный про-
цесс, совершенствуясь из года в год.
Я благодарен моим преданным ученикам, которые составили 
этот сборник для тех, кто уже идет этим путем, и для тех, кто 
еще пойдет по нему. 
И я надеюсь, что чтение этой книги поможет всем нам при-
близить мир к Избавлению.
С праздником!

Д-р Михаэль Лайтман



 - 4 -

﻿

Предисловие	 3

Рош а-Шана (Новый Год)	 9
Грех Древа Познания	 10
Вы сделали Меня	 11
Я – Возлюбленному моему, а Возлюбленный – мне	 12
Мнение обывателей противоположно мнению Торы	 13
Рош а-Шана (Новый Год)	 14
Суд, когда судят мир	 15
Построение малхут	 17
Одно целое	 19
Праздник, который относится к категории «суда»	 21
Царства «малхуёт», воспоминания «зихронот» и 
шофары	 22
Доброй записи и подписи	 23
Чтобы мы были во главе, а не в хвосте	 28
Полны заповедей, как гранат	 31

Йом Кипур (Судный День)	 35
Дни просьбы о прощении и искупления грехов	 36
Грехи и прегрешения	 39
Молитва	 43
Возвращение	 46
Нет у нас царя, кроме Тебя	 50
Врата слез	 52
Тфилат Неила – заключительная молитва	 56

Суккот	 58
Cукка - это «покрытие» ‘схах’	 59
Стены сукки	 62
Суккот – это временное жилище	 63
Четыре вида	 65
Ушпизин (гости)	 68

Оглавление



 - 5 -

﻿

• Ушпизин Авраам - сфира Хесед	 69
• Ушпизин Ицхак - сфира Гвура	 75
• Ушпизин Яаков - сфира Тифэрет 	 80
• Ушпизин Моше - сфира Нецах 	 88
• Ушпизин Аарон - сфира Ход 	 100
• Ушпизин Йосеф - сфира Есод 	 109
• Ушпизин Давид - сфира Малхут 	 118

· Давид – это свойство малхут	 118
· Давид шел путями Торы	 121
· Я пробуждаю рассвет, а не рассвет пробуждает 

меня	 122
· Молитва за Давида	 124
· Царь Давид – это совокупность Израиля	 128
· Милосердный, Он поднимет нам падающую сукку 

Давида	 130
· Избранные псалмы	 132

Ханука	 136
По поводу Хануки	 137
«Греки собрались на меня тогда, в дни хасмонеев»	139
«И пробили стену моих башен»	 141
Ханукальная свеча	 144
Чудо Хануки	 147
Кувшин масла	 151
«Оплот спасения моего, Тебя подобает восхвалять»	153
Чудо Хануки и чудо Пурима	 155

Ту би-Шват 	 157

Пурим	 161
Свет Пурима	 162
Путь Мордехая	 163
Путь Амана	 165
Света Амана в келим Мордехая	 166



 - 6 -

﻿

Пока не сможет различить	 170
Мегилат Эстер (Свиток Эстер)	 172
Есть один народ	 173
C начала месяца адар мы преумножаем радость	 173
Гмар Тикун - Окончательное Исправление	 175

Песах	 176
Нисхождение в Египет	 177

• Вопрос Авраама - «Как я узнаю, что унаследую 
ее?»	 177

• Йосеф и его братья - «Братьев своих я ищу»	 184
Египетское изгнание	 185

• Египетское изгнание	 185
• Египетская клипа	 193
• Еврей и египтянин	 195
• Фараон царь Египта	 197

· Фараон	 197
· И встал новый царь над Египтом	 200
· Пойдем к фараону	 202
· И Фараон приблизил	 211
· Кто ожесточил свое сердце	 215
· Вопросы «кто и что?»	 217

• Несчастные города Питом и Раамсес	 222
· Несчастные города	 222
· Подневольный труд	 227
· Мужское ремесло - для женщин	 229
· Глина и кирпичи	 230
· От нетерпения и тяжелой работы	 233

• Египетское рабство	 240
· И помни, что рабом был ты на земле Египта	 240
· От изгнания к освобождению	 243
· Всякого новорожденного мальчика бросайте в 

Нил	 253
• Моше	 256

· Я вытащила его «мешетиу» из воды	 256



 - 7 -

﻿

· Верный пастырь	 256
· Моше обращается к народу	 260
· Претензии народа к Моше	 262
· Претензии Моше к Творцу	 265
· Сильной рукой Он отпустит их	 269
· Моше поражает египтянина	 271
· Горящий терновник	 273
· Знамения и чудеса	 275
· Посох и Змей	 276

Выход из Египта	 280
• По поводу выхода из Египта	 280
• Чудо выхода из Египта	 283
• И умер царь египетский	 284
• И застонали от работы	 288
• И возопили, и вознесся вопль их	 292
• Заимствование келим египтян	 299
• Вышли с большим достоянием	 302
• Пасхальное жертвоприношение	 304
• Пропуск и перескакивание	 305
• Поспешно	 306
• Я, а не посланец	 309
• Ни одного копыта не останется	 313
• Большой сброд: боящиеся Творца, работники 

фараона	 313
• Прыжок Нахшона	 317
• Рассечение Конечного моря	 318
• Казни египетские	 322

· Чем Творец поражает, тем излечивает	 322
· Десять казней египетских	 328

Лаг ба-Омер	 345

День Иерусалима	 353

Шавуот 	 361



 - 8 -

﻿

Праздник Шавуот	 362
Как один человек с одним сердцем	 364
И стали они у подножия горы	 367
Взаимное поручительство	 369
Сделаем и услышим	 373
Подготовка к получению Торы	 377
Дарование Торы	 379

Девятое ава	 383
Разбиение келим	 384
Исправление разбиения	 389
Страдания Шхины	 398
Поднять Шхину из праха	 407
Меж теснин	 414

Ту бе-Ав (15-го ава)	 424
Ту бе-ав (15-го ава): день любви	 425
Четыре степени любви	 432
Книга Зоар о любви	 432



 - 9 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

РОШ А-ШАНА 
(НОВЫЙ ГОД)



 - 10 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

Грех Древа Познания

1. Рабаш. Статья 2 (1990). Что такое 
«сбой» в духовной работе

Следует верить, что в мире есть Правитель, и Он управ-
ляет как Добрый и Творящий добро. И когда у человека 
нет такой веры, это приводит его ко всем грехам, кото-
рые человек совершает. Ведь из первого греха Адама 
Ришона вытекает, что человек находится в состоянии 
эгоистической любви. И он, разумеется, не способен 
принять на себя ярмо веры.
Выходит, что все вытекает из первого сбоя, когда Адам 
Ришон упал в состояние эгоистической любви. И это 
привело к тому, что у следующих за ним поколений уже 
есть работа в свойстве веры в простоте. Ведь когда че-
ловек находится в эгоистической любви, на него дей-
ствует сокращение и скрытие, т.е. высший свет не мо-
жет светить ему. И потому человек не может верить в 
Творца, иначе как выше знания.

2. Рабаш. Статья 2 (1990). Что такое 
«сбой» в духовной работе

Неудача, постигшая Адама Ришона в грехе Древа Позна-
ния, привела нас к тому, что у нас нет веры. От этого мы 
автоматически приходим ко всем грехам. Поэтому нет 
другого совета, кроме как удостоиться свойства веры, 
чтобы у человека возникло ощущение божественности в 
частном виде. Чтобы он не нуждался во всем обществе 
для того, чтобы у него возникла вера в отношении всего 
Исраэля в целом. Ведь человек должен совершить воз-
вращение в мере, называемой «до Творца Всесильного 
твоего», что означает, что он почувствует, что Творец 



 - 11 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

является «Всесильным твоим» в частном виде. И тогда 
будет исправлен порок греха Древа Познания.

Вы сделали Меня

3. Рабаш. Письмо 76

Известно, что «полна земля славой Его». И так должен 
каждый человек верить, как сказано: «Небо и землю Я 
наполняю». Но Творец делает скрытие, чтобы не могли 
это видеть, – для того, чтобы был выбор, и тогда есть 
место вере – верить, что Творец «наполняет все миры 
и управляет всеми мирами». И после того, как человек 
занимается Торой и заповедями и выполняет заповедь 
выбора, тогда раскрывает Творец Себя человеку и тогда 
он видит, что Творец властвует над миром. 
Получается, что тогда человек делает Царя, чтобы вла-
ствовал над ним. Это значит, что человек ощущает Твор-
ца, что Он правит всем миром. И  это называется, что 
человек ставит Творца Царем над собой.

4. Рабаш. 940. Точка в сердце

Когда был разрушен Храм, сказано: «И сделают Мне 
Храм, и буду Я пребывать в них». Имеется в виду точ-
ка в сердце, т.е. должно быть место Храма, чтобы свет 
Творца пребывал в нем, как сказано: «И буду Я пребы-
вать в них». Поэтому человек должен стараться постро-
ить свое здание святости.
И здание это должно быть пригодным к тому, чтобы в 
него вошло высшее благо, которое называется благом, 



 - 12 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

передаваемым от Дающего к получающим. Однако, как 
известно, согласно правилу, должно быть подобие по 
форме между Дающим и получающим, т.е. и получаю-
щий тоже должен в намерении ради отдачи, подобно 
Дающему.
И это называется состоянием действия, как сказано: «И 
сделают Мне Храм», где действие возлагается на кли, а 
не на свет. Ибо свет относится к Творцу, и только дей-
ствие относится к творениям.

Я – Возлюбленному моему, 
а Возлюбленный – мне

5. Бааль Сулам. Шамати, 42. ЭЛУЛЬ: 
«Я – Возлюбленному моему, а 

Возлюбленный – мне»

Сказано: «Отмени свое желание перед Его желанием». 
Т.е. [нужно] отменить желание получать, которое есть в 
тебе, перед желанием Творца. Другими словами, [нуж-
но] чтобы человек отменил любовь к себе перед любо-
вью к Творцу, что и называется, что он отменит себя 
перед Творцом, что называется свойством слияния. А 
затем Творец может светить в твое желание получать, 
поскольку оно уже исправлено в свойстве получения 
ради отдачи.
И потому сказано: «Чтобы Он отменил Свое желание 
перед твоим желанием». Что означает, что Творец от-
меняет Свое желание, – т.е. [это] понятие сокращения, 
которое произошло из-за различия по форме. Поэтому 
теперь есть распространение света в желание нижне-
го, которое получило исправление ради отдачи, ведь в 



 - 13 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

этом состоит цель творения – насладить Свои создания, 
и сейчас это может быть реализовано на практике.

6. Бааль Сулам. Шамати, 42.  ЭЛУЛЬ: 
«Я – Возлюбленному моему, а 

Возлюбленный – мне»

Сказано: «Я – Возлюбленному моему», т.е. тем, что «я» 
отменяет мое желание получать перед Творцом в свой-
стве «целиком на отдачу», оно удостаивается [состоя-
ния] «а Возлюбленный – мне», т.е. «а Возлюбленный», 
или Творец, – «мне», т.е. Он дает мне благо и наслажде-
ние, заключенные в замысле творения. Другими слова-
ми, то, что было до этого свойством скрытия и сокраще-
ния, стало сейчас свойством раскрытия лика, т.е. сейчас 
раскрылась цель творения, состоящая в том, чтобы на-
сладить Свои создания.

Мнение обывателей 
противоположно мнению Торы

7. Рабаш. Письмо 65

В месяц элуль принято в мире, что даже простые люди, 
то есть обычные люди, у которых обывательское зна-
ние, также задумываются о возвращении.
А в чем разница между обывателями и сыновьями Торы? 
Разница заключается в том, что обывателем называется 
тот, кто хочет чувствовать себя хозяином в мире, т.е. 
что его реальность в мире растет, иными словами, что он 
сам заслужит долголетия, а также его имущество увели-



 - 14 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

чится и умножится, – известная практика существова-
ния. И есть сыновья Торы, которые занимаются только 
отменой действительности. Он сам хочет отменить себя 
перед Творцом и всё его право на существование в мире 
только потому, что так хочет Творец, а он со своей сто-
роны хочет отменить себя, и все его приобретения он 
также хочет пожертвовать Творцу.  А то, что он занима-
ется приобретением имущества, – это также по причи-
не, что таково желание Творца.
И это означает, что «мнение обывателей противополож-
но мнению Торы». Мнение Торы – это отмена реально-
сти, а представление обывателей – это поддержка су-
ществования.

Рош а-Шана (Новый Год)

8. Рабаш. Письмо 34

Рош а-Шана (Новый Год) – это новое начало, то есть че-
ловек начинает строить здание заново, как сказали му-
дрецы: «Всегда должен видеть себя человек наполови-
ну виновным – наполовину оправданным. Выполнивший 
одну заповедь, счастлив, что склонил себя и весь мир 
на чашу заслуг. Совершивший одно прегрешение – горе 
ему, потому что склонил себя и весь мир на чашу вины».

9. Рабаш, 882. Рош а-Шана

Рош а-Шана (Новый Год) означает начало создания че-
ловека, то есть, как сказали мудрецы провозглашают 
над каплей – умный, глупый и т.д. (Нида 16). «Дожди», 
то есть его материальные силы, означает, будет ли у 



 - 15 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

него маленький мозг или большой, сердце маленькое 
или большое, желание маленькое или большое и тому 
подобное. 
И если человек идет добрым путем, то, когда он вырас-
тает, добавить ему невозможно, то есть сделать мозг 
или желание бóльшими, потому что это уже определено 
при его сотворении, а чтобы весь свой разум и энергию 
использовал только в месте святости и необходимости. 
И этого ему уже достаточно, чтобы достичь ступени, где 
сможет удостоиться раскрытия света Творца, и действи-
тельно прилепиться к Нему, и получить свою долю в бу-
дущем мире. 

Суд, когда судят мир

10. Рабаш. Письмо 29

Рош а-Шана – это время суда, когда мир судится к до-
бру или, страшно сказать, наоборот. А «рош» (голова) 
называется корнем, из которого исходят ветви, а ветви 
всегда следуют сути корня, ведь из корня апельсина не 
вырастут ветви яблони. Согласно корню и голове, ко-
торые человек строит для себя в начале, продолжится 
и весь порядок его жизни. Корень – это тот фундамент, 
на котором строится всё здание. А суд, на котором су-
дят человека в Рош а-Шана, означает, что человек – сам 
себе судья и сам исполнитель приговора. Ибо человек – 
он и судья, и обвинитель, и свидетель. И это, как сказа-
ли наши мудрецы: «Есть суд внизу, нет суда наверху».



 - 16 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

11. Рабаш. Письмо 49

Человек – сам судья, и он должен решить, где справед-
ливость. То есть злое начало утверждает, что все – мое, 
что все тело принадлежит мне, и что человек должен 
заботиться и выполнять действия только на благо злого 
начала. А доброе начало утверждает, что все – его, что 
все тело принадлежит ему, что человек должен забо-
титься и выполнять действия только на благо доброго 
начала. 
И когда человек хочет вершить суд и выбрать добро, 
то задается вопрос: почему он хочет выбрать добро и 
сказать, что справедливость на стороне доброго нача-
ла? И нельзя сказать, что для того, чтобы получить воз-
награждение в будущем мире, ведь сказано: «Не будьте 
как те работники, которые служат раву ради получения 
вознаграждения». Человек должен выбрать добро по 
причине величия Творца [...] 
Из этого следует, что когда человек вершит суд, то он 
должен заниматься возвышением Творца. Получается, 
что благодаря суду возвышается Творец. И тогда после 
того, как человек уже выбрал добро – не по причине 
вознаграждения, Творец уже может дать ему все свои 
подарки, и у него не будет ощущения хлеба стыда, и 
тогда Творец установит свою святость, то есть даст уже 
почувствовать святость.



 - 17 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

Построение малхут

12. Рабаш. Статья 45 (1990). Что 
значит: «Скрытое – Творцу нашему 
Всесильному» в духовной работе

Рош а-Шана (Новый год) называется «грозными днями», 
как сказал великий Ари, что Рош а-Шана – это поня-
тие строения малхут, которая называется мерой суда. 
Малхут означает, что весь мир идет согласно ее свой-
ству, поскольку малхут называется собранием Исраэля, 
в которое включены все шестьсот тысяч душ Исраэля. И 
вся работа начала года – это принятие ярма малхут. По-
этому мы молимся – «властвуй над всем миром славой 
Своей».  
Иными словами, что малхут, которую мы должны при-
нять и поставить над собой Малхут Творца, чтобы она 
пребывала не в форме Шхины во прахе, а в виде Славы. 
Поэтому мы молимся в Рош а-Шана «и дай славу Свое-
му народу». То есть, мы просим, чтобы Творец дал нам 
ощутить Славу небес, поскольку Рош а-Шана – это свой-
ство высшей малхут, свойство Шхины во прахе. Поэто-
му Рош а-Шана – это время, когда мы должны просить 
Творца, чтобы мы почувствовали славу небес, то есть 
чтобы высшая малхут была в почете у нас. 

13. Рабаш. Статья 45 (1990), Что 
значит: «Скрытое – Творцу нашему 
Всесильному» в духовной работе

Когда мы хотим просить высшую малхут, чтобы она была 
раскрыта всему миру, то есть, чтобы «наполнилась вся 
земля славой Его», во всем мире ощущается, как сказа-
но: «И все придут, чтобы служить Тебе». И эта молитва 



 - 18 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

работает как для всего общества, так и для отдельно-
го человека. Т.е., поскольку «человек есть маленький 
мир», он включает в себя весь мир. И тогда мы про-
сим, чтобы в нашем теле не осталось ни одного желания 
работать ради собственной выгоды. Так же и со всем 
миром в целом, т.е. чтобы была «полна земля знанием 
Творца». И аналогично со всеми молитвами Рош а-Ша-
на, и также с общими молитвами.

14. Рабаш. Статья 1 (1985). Сделай себе 
учителя и приобрети себе товарища - 1

Мы говорим в молитве на Рош а-шана: «Дай славу Твор-
ца народу Твоему». На первый взгляд, очень трудно по-
нять, как можно молиться о славе. Ведь сказали мудре-
цы: «Всячески смиряй свой дух». Почему же мы молимся 
о том, чтобы Творец дал нам славу?
Объясняется это так: мы молимся о том, чтобы Творец 
дал славу Творца Своему народу, потому что у нас нет 
Его славы. Напротив, «город Творца низведен на самое 
дно», и это называется: «Шхина во прахе». Мы не со-
знаём истинной важности принципа «сделай себе учи-
теля», и потому на Рош а-шана, когда наступает время 
принять на себя Высшее управление, мы просим Твор-
ца дать Свою славу его народу, чтобы «народ Исраэля» 
ощутил славу Творца. И тогда мы сможем полностью вы-
полнять принципы отдачи.
Поэтому следует просить: «Дай славу Творца народу 
Твоему» – чтобы Он дал Свою славу народу Исраэля. 
Смысл не в том, чтобы Он дал народу славу Исраэля, 
а именно в том, чтобы дал народу славу Творца. Ведь 
лишь этого нам недостает, чтобы осознать важность и 
величие слияния с Ним. 



 - 19 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

Одно целое

15. Коль симха (Глас радости). Письма

Человек должен пробудить свое сердце именно к воз-
вращению и смирить себя перед своим Создателем, при-
нять ярмо Его малхут с великой любовью и благодаря 
этому мы пробудим высшую любовь к Нему, как сказа-
но: «Издалека Творец явился мне», и это в Рош а-Шана, 
когда высший далек от Исраэля со стороны суда, а чело-
век далек со стороны разделения. Но человек не может 
сам противостоять этому в дни суда, а только вместе со 
всем обществом Исраэля, когда включается в общество. 
Потому что это является привилегией Исраэля – перед 
ним является Творец по правилу «любовью вечною Я 
возлюбил вас и потому простер к вам милость». Но от-
дельный человек, который не включается в общество 
Исраэля, не получает свыше от общей любви. И об этом 
сказано: «Возлюби ближнего как самого себя» – на са-
мом деле так же, как любовь Исраэль получает, бла-
годаря воздействию света любви Творца к Исраэлю, в 
особенности в дни суда. И если не включит себя в об-
щество Исраэля, то может оказаться, страшно сказать, в 
опасности.  И об этом сказала Шунамит: «Среди народа 
Своего Я обитаю», как объясняется в книге Зоар – это 
было в тот день Рош а-Шана.

16. Рабаш. Письмо 34

Говорят в молитве Рош а-Шана (Нового Года): «И стали 
все одним целым», – тогда будет легче «выполнить Твое 
желание всем сердцем». Потому что когда нет единого 
союза, трудно работать всем сердцем, и часть сердца 
остается для своей пользы, а не ради пользы Творца. 



 - 20 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

Как сказано в Мидраш Танхума: «Вы предстаете сегод-
ня – что сегодня светит дважды и затемняется дважды, 
так же вам тьма в будущем будет светить светом вечным, 
как сказано: «И будет тебе Творец светом вечным». Ког-
да? Когда станете единым союзом. Как сказано: «Живы 
все сегодня. Как водится в мире, если человек берет не-
сколько веток вместе – разве может их сразу сломать? 
А когда берется одна ветка, то даже ребенок может ее 
сломать. И отсюда выходит, что не будет освобожден 
Израиль, пока не станут единым союзом. Как сказано: 
«В эти дни в это время сказал Творец – придут сыны 
Израиля и сыны Йеуды вместе и т.д. А когда соединятся, 
то будут приняты Шхиной». И привел я высказывание 
Мидраша, дабы не думали, что понятия группы и люб-
ви товарищей – это вопрос хасидизма. Это требование 
мудрецов, которые видели, насколько необходимо объ-
единение сердец, чтобы стали единой группой – быть 
принятыми Шхиной.

17. Маор ва-Шемеш. Глава Ки Теце

Был установлен Судный день в (месяц) тишрей, будучи 
днём желаний, которым Творец умилостивил Моше. И то 
самое желание пробуждается в нас в это время из года 
в год. Вместе с этим, это также время суда и необходи-
мо пробудиться к полнейшему возвращению, с каждым 
годом всё больше.
И главное в возвращении – объединиться с каждым с 
любовью в одном сердце, служить Творцу всем вместе 
(плечом к плечу). И благодаря этому пробудится мир 
возвращения, милосердия и мир желания. И об этом 
сказано: «И все оцениваются вместе», это означает, что 
необходимо слиться и объединиться друг с другом, что-
бы сомкнуться друг в друге в сердце каждого. И на это 



 - 21 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

указывает слово Один, чтобы стать нам единым союзом 
и служить Творцу всем сердцем.

18. Маор ва-Шемеш. Глава Дварим

Главное - это объединение в истинной любви и теплых 
отношениях между товарищами, которые приносят спа-
сение и смягчают суды. И когда соберетесь вместе в 
любви, братстве и дружбе, благодаря этому аннулиру-
ются все суды и смягчатся милосердием, и в мире рас-
кроется совершенное милосердие и открытая милость, 
благодаря объединению.

19. Коль симха (Глас радости). Письма

Прежде чем трубить в шофар с великим плачем и кри-
ком сердца, все должны быть объединены. И сказал: 
«Поднялся Творец при звуках трубных», когда мера 
суда приподнимается над ними и не затрагивает Исра-
эль. Каким образом? - С помощью трубных звуков. Если 
бы весь Исраэль пребывал дружно в единой группе, то 
суды бы в их корнях подсластились.

Праздник, который относится 
к категории «суда»

20. Рабаш. Письмо 23

Рош а-Шана и Йом Кипур называются праздником, не-
смотря на то, что относится к категории «суда». А глав-
ный смысл суда в том, что в это время раскрывается 
совершенство, и есть опасение, чтобы внешние не при-



 - 22 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

шли к получению ради себя в моха (разуме) и в либа 
(сердце). Поэтому необходимо приумножить побужде-
ние к возвращению. 
А смысл возвращения – это возвращение желания по-
лучать к желанию отдавать, посредством чего возвра-
щаются и прилепляются к своему Высшему источнику, 
и удостаиваются вечного слияния. И тогда могут полу-
чить совершенство, раскрывающееся в «грозные дни», 
так как пропитание каждого отмеряется в Рош а-Шана, 
то есть, когда раскрывается свет хохма, совершенство и 
ясность. 
Это значит, что нужно подготовить келим, которые бу-
дут пригодны для получения, т.е. притянуть свет хаса-
дим. И в этом суть возвращения и пробуждения мило-
сердия, что означает «как Он милосерден, так и ты будь 
милосерден», и тогда мы сможем получить всю полноту 
и совершенство со стороны чистоты. И потому это назы-
вается «хорошим днем» (праздником), по причине рас-
крытия совершенства.

Царства «малхуёт», 
воспоминания «зихронот» 

и шофары

21. Рабаш. Письмо 11

По поводу «царств 'малхуёт', воспоминаний 'зихронот', 
шофаров» наши мудрецы объясняют: «царства» – чтобы 
вы поставили Меня царить над собой, «воспоминания» – 
чтобы поднялись воспоминания ваши предо Мной. Ка-
ким образом? Посредством шофара [...] «Царства, то 



 - 23 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

есть, чтобы вы поставили Меня царить над собой», то 
есть действия, которые впечатлят нас, т.е. мы примем на 
себя бремя Высшей Малхут. Однако мы видим, что сразу 
после этого принятия мы забываем о принятии. И тут 
нам дают совет: «Чтобы поднялись воспоминания ваши 
предо Мной», то есть пред Творцом. Т.е., вся память, 
которая есть у нас, должна действовать только для того, 
чтобы помнить Творца. А, следовательно, и воспомина-
ния подобны царствам, то есть нам нужно впечатлиться. 
«Каким образом? Посредством шофара» – вам, без-
условно, известно, что Ари объясняет, что «шофар» – 
это «красота матери» 'шуфра де-има', красота бины. 
«Шуфра» означает «красота», а красота, как объясняет 
мой отец и учитель, есть свойство хохмы, происходящее 
от бины, вновь ставшей хохмой. Ведь благодаря тому, 
что человек верит, что вся красота и важность есть свой-
ство хохмы, в которое включены все наслаждения, и не 
хватает лишь исправлений, о чем-то хорошем человек 
хочет помнить.

Доброй записи и подписи

22. Рабаш, 879. Доброй записи и подписи

В работе Творца «записью» называется [написанное] 
черным по белому, т.е. то, что человек занимается То-
рой и заповедями называется, что он пишет на скрижали 
своего сердца, другими словами, те действия, которые 
человек производит, записываются. И мы желаем, что-
бы запись была «на благо», т.е. добрые дела. А «под-
пись» есть намерение, свидетельствующее о сути пись-
ма, т.е. намерение свидетельствует о том, чьи заповеди 
я исполняю. Т.е. направлено ли его намерение в испол-



 - 24 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

нении заповедей ради небес, или, страшно сказать, нет. 
Получается, что запись, – т.е. заповеди и добрые дела 
называются хорошей записью, т.е. может быть и наобо-
рот: что он, страшно подумать, совершает плохие дей-
ствия. Выходит, что сначала должны быть добрые дела, 
т.е. исполнение Торы и заповедей, в самом простом 
виде. А потом возникает вопрос намерения, что называ-
ется: направлять, чтобы всё было ради небес. Ведь если 
не обращать внимания, человек еще не знает ради кого 
и для чьей надобности он исполняет Тору и заповеди. 
Может быть, всё его намерение – не ради небес. Поэто-
му говорят: «Хорошей записи и подписи», т.е. сначала 
должно быть действие, называемое «телом», а потом – 
намерение, называемое «душой».

23. Бааль Сулам. Шамати, 42. На 
что аббревиатура Элуль: «Я – 

Возлюбленному моему, а Возлюбленный – 
мне», указывает в работе

Человек сам должен сказать, в какую книгу он хочет, 
чтобы записали его имя – в книгу ли праведников, т.е. 
он хочет, чтобы ему дали желание отдавать, или нет. 
Ведь у человека есть много ощущений, связанных с 
желанием отдавать. Другими словами, иногда человек 
говорит: «Верно, что я хочу, чтобы мне дали желание 
отдавать, но не совсем отменяя желание получать». А 
он желает для себя два мира, т.е. желание отдавать он 
тоже хочет для собственного наслаждения.
Однако в книгу праведников записываются только те, 
чье желание – изменить все свои получающие келим, 
чтобы они были только в свойстве отдачи, не получая 
для себя ничего. И это – чтобы у него не было возмож-
ности сказать: «Если бы я знал, что желание получать 



 - 25 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

должно отмениться, я бы не молился об этом» (чтобы 
не говорил об этом потом: «Если бы я знал это, я бы не 
клялся»). Поэтому он должен ясно сказать, каково его 
намерение, в том, чтобы его записали в книгу правед-
ников.

24. Бааль Сулам. Шамати, 42. На 
что аббревиатура Элуль: «Я – 

Возлюбленному моему, а Возлюбленный – 
мне», указывает в работе

Следует знать, что на пути [духовной] работы «книга 
праведников» и «книга грешников» имеет место в одном 
человеке. Другими словами, человек сам должен совер-
шить выбор и с полной ясностью знать, чего он хочет. 
Ибо понятия «грешники» и «праведники» – имеется в 
виду в одном теле.
Поэтому человек должен сказать, хочет ли он, чтобы 
его записали в книгу праведников, чтобы «немедленно 
быть [записанным] на жизнь», т.е. быть соединенным 
с Источником Жизни, так как он хочет делать всё ради 
Творца.
Аналогично, когда он приходит записываться в книгу 
грешников, куда записываются все те, кто хочет быть 
получающими ради собственной выгоды, он говорит, 
чтобы его записали «немедленно на смерть», т.е. чтобы 
желание получать для себя отменилось у него и было бы 
у него как мертвое.

25. Бааль Сулам. Шамати, 42. На 
что аббревиатура Элуль: «Я – 



 - 26 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

Возлюбленному моему, а Возлюбленный – 
мне», указывает в работе

Иногда человек сомневается, другими словами, человек 
не хочет, чтобы за один раз у него сейчас же отмени-
лось желание получать. Иначе говоря, ему тяжело ре-
шить за один раз, чтобы все искры его получения были 
бы [записаны] «немедленно на смерть». Т.е. он не со-
гласен, чтобы все желания получать отменились у него 
за один раз. А он хочет, чтобы искры получения отме-
нялись постепенно, а не сразу за один раз, т.е. чтобы 
частично действовали получающие келим, а частично – 
отдающие.
Получается, что у этого человека нет твердого и ясно-
го мнения. А твердое мнение – когда, с одной стороны, 
он утверждает: «Всё моё», т.е. всё – для желания по-
лучать, а, с другой стороны, он утверждает: «Всё для 
Творца». Это называется твердым мнением.
Но что человек может сделать, если тело не согласно 
с его мнением – то, что он хочет, чтобы всё было для 
Творца? Тогда можно сказать, что человек делает всё, 
что в его возможностях, чтобы всё было для Творца. Т.е. 
он молится Творцу, чтобы Он помог ему, чтобы он смог 
практически осуществить, чтобы все его желания были 
на практике целиком [направлены] на Творца. И об этом 
мы молимся: «Помни нас ради жизни… и запиши нас в 
книгу жизни».

26. Бааль Сулам. Шамати, 122. Понять, 
что выясняется в «Шульхан Арух»

[Следует] понять, что выясняется в «Шульхан Арух». 
Ведь закон гласит, что человек должен многократно из-
учать молитвы «страшных дней», чтобы, когда придет 



 - 27 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

время молитвы, он уже был бы опытным и привычным к 
молитве.
А дело в том, что молитва должна быть в сердце, что оз-
начает работу в сердце. Т.е. чтобы сердце согласилось с 
тем, что человек говорит устами (а если нет, это называ-
ется обманом, т.е. уста его и сердце не согласны между 
собой). Поэтому во время месяца элуль человек должен 
приучить себя к огромной работе. А главное, чтобы он 
смог сказать: «Запиши нас для жизни». Т.е. когда он 
говорит: «Запиши нас для жизни», чтобы и сердце тоже 
было согласно (чтобы не лицемерить), чтобы уста его и 
сердце его были в согласии, «ибо человек смотрит на 
глаза, а Творец смотрит на сердце».

27. Бааль Сулам. Шамати, 122. Понять, 
что выясняется в «Шульхан Арух»

Когда человек кричит: «Запиши нас для жизни», – где 
«жизнь» означает прилепиться к Источнику Жизни, что 
происходит именно благодаря тому, что человек хочет 
работать целиком на отдачу, а все его мысли о самона-
слаждении будут полностью отменены…
И тогда, когда он чувствует, что́ он говорит, сердце его 
может испугаться того, что, чего доброго, его молитва 
может быть принята. Т.е. что у него не будет ни одного 
желания для себя. А по поводу самонаслаждения ему 
рисуется состояние, как будто он оставляет все наслаж-
дения этого мира вместе со всеми людьми, и товарища-
ми, и домочадцами, и всеми его обретениями и собствен-
ностью. И удаляется в пустыню, в которой нет ничего, 
кроме диких зверей. И никто не будет знать о нем и о 
его существовании. И кажется ему, как будто он в одно 
мгновение теряет весь свой мир, и он чувствует, что те-
ряет мир, полный радости жизни, и принимает на себя 



 - 28 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

уход из этого мира, и чувствует, что он сейчас кончает с 
собой, когда он чувствует эту картину. А иногда бывает, 
что Ситра Ахра помогает ему нарисовать его ситуацию 
черными красками, и тогда тело отвергает эту молитву. 
И получается, что его молитва не может быть принятой 
из-за того, что он сам не хочет, чтобы его молитва была 
принята.
Поэтому должна быть подготовка к молитве, чтобы он 
приучил себя к молитве, как если бы уста его и сердце 
были в согласии. И это может наступить, когда сердце 
согласится благодаря привычке, когда поймет, что со-
стояние получения называется разделением, а главное 
есть слияние с Источником Жизни, который есть отдача. 

Чтобы мы были во 
главе, а не в хвосте

28. Рабаш. Письмо 67

Мы просим у Творца и делаем знак в ночь на Рош а-Ша-
на, говоря: «Да будет желание, чтобы мы были во главе, 
а не в хвосте». То есть свойство Исраэль в нас будет го-
ловой, а грешники – хвостом. И тогда удостоимся долгой 
жизни и благ, как предполагалось замыслом творения, 
который заключается в том, чтобы насладить творения.

29. Рабаш. Статья 1 (1990). Что 
означает: «Чтобы были мы головой, 

а не хвостом» в духовной работе

Сказано: “Будь хвостом львов и не будь головой лисиц”. 
Т.е. в то время, когда тело приходит с вопросами «кто 



 - 29 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

и что», не отвечай ему в свойстве головы, т.е. в разуме 
или внутри знания, а скажи ему: «Будь хвостом львов». 
Потому что львом называется свойство милосердия, т.к. 
в высшей колеснице есть лев и бык, и это милосердие и 
сила, и орел – это свойство великолепия. И он говорит 
лисицам, что вопросы, которые они задают, относятся 
к свойству разума. А лиса определяется как хитрая, и 
поэтому они называются лисицами.
И человек должен ответить, что я не отвечаю вам голо-
вой, т.е. разумом, но я устремляюсь за львами как хвост, 
который тянется за головой, а у меня нет своей головы, 
но я устремляюсь за свойством милосердия, и это – по-
крытые хасадим. Т.е. несмотря на то, что он не видит, 
что это хасадим, т.е. что это скрыто от него, все-таки он 
верит выше знания, что это хасадим, милосердие.

30. Рабаш. Статья 1 (1990). Что 
означает: «Чтобы были мы головой, 

а не хвостом» в духовной работе

И «будь хвостом для львов». Объяснение того, что он 
говорит - я стремлюсь за свойством милосердия – это 
только отдача. И человек должен сказать, поскольку 
он верит выше знания, что Творец управляет миром в 
свойстве Добрый и Несущий добро, поэтому он верит, 
что и то, что он видит скрытие управления, то есть, со-
гласно тому, что видят глаза человека, должно быть 
иначе, – все же он верит, что Творец хочет, чтобы так 
было лучше на благо человеку, если будет возможность 
у человека принять все верой выше знания, поскольку 
благодаря этому у человека будет место выйти из любви 
к себе и работать ради пользы Творца.



 - 30 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

31. Рабаш. Статья 1 (1990). Что 
означает: «Чтобы были мы головой, 

а не хвостом» в духовной работе

Мы говорим, да будет желание, чтобы мы были во гла-
ве, а не в хвосте. Потому что известно, что есть порядок 
цели творения, и есть порядок исправления творения. 
Поэтому в порядке исправления творения, когда необ-
ходимо достичь отдающих келим, иначе невозможно 
принять благо и наслаждение, тогда порядок – «будь 
хвостом для львов», и здесь всё выше знания.  
А затем, когда он удостаивается с их помощью отдающих 
келим, тогда удостаиваемся быть главой для святости, 
называемой «знанием святости», как сказано в Зоаре, 
«что знание наполняет внутренние и внешние покои», 
то есть знание святости удостоившегося человека назы-
вается свойством рош – головы. Поэтому, когда мы про-
сим у Творца и говорим «да будет желание», тогда мы 
просим прийти к цели творения, которое является свой-
ством знания и головы. И это означает, «чтобы быть нам 
в голове, а не в хвосте», то есть, чтобы не оставались в 
качестве хвоста ситры ахра, то есть, когда нет у них ни-
какого знания, как сказано: «другой бог оскопится и не 
даст плодов». Но чтобы мы чтобы удостоились свойства 
знания, это свойство – плоды, которые мы постигаем 
после работы по обретению отдающих келим. И это ке-
лим, способные принять благо и наслаждение, которые 
есть в Его желании насладить Свои творения.

32. Рабаш. Статья 1 (1990). Что 
означает: «Чтобы были мы головой, 

а не хвостом» в духовной работе

Мы должны идти выше знания, нет места вопросам, то 
есть, нельзя быть главой у лисиц, другими словами, 



 - 31 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

нельзя оправдывать сомнения со свойством «голова», 
то есть со знанием и разумом относительно вопросов 
«кто и что», а нужно быть хвостом у львов. Это значит, 
необходимо сказать, что разум поступает как велит ему 
тело, но мы должны идти выше него, выше знания. И 
благодаря этому удостаиваемся потом свойства знания 
святости, оно же свойство «быть во главе, а не в хво-
сте», это означает, что мы удостоились быть во главе 
святости.

Полны заповедей, как гранат

33. Бааль Сулам. Шамати, 
13. По поводу граната

Сказали наши мудрецы: «Даже пустые в тебе [т.е. в 
Исраэле] полны заповедей, как гранат».
…«Гранат» 'римон' происходит от «величия» 'ромемут', 
что означает «выше знания». И это означает, что «пу-
стые в тебе полны заповедей». А мера наполнения – на-
сколько он может идти выше знания, и это называется 
величием. Ведь пустота может быть только в том месте, 
где нет присутствия (то, что называется «подвесил Зем-
лю ни на чем»).
Получается, какова мера наполнения пустого места? 
Ответ: согласно тому, насколько он поднимает себя 
выше знания. Другими словами, пустоту нужно напол-
нять величием, т.е. свойством «выше знания». И пусть 
попросит у Творца, чтобы Он дал ему эту силу. И это 
следует понимать так, что пустота не была создана, т.е. 
не возникает у человека, чтобы он ощущал себя таким 
пустым, а [это сделано] только лишь для того, чтобы он 



 - 32 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

наполнил это величием Творца, т.е. чтобы он принимал 
всё выше знания.
И это, как сказано: «Творец сделал так, чтобы боялись 
Его». Т.е. то, что к человеку приходят эти мысли о пу-
стоте, сделано, чтобы у человека была потребность при-
нять на себя веру выше знания.
А для этого нужна помощь Творца. Т.е. человек обязан 
тогда просить у Творца, чтобы Он дал ему такую силу, 
чтобы он мог верить выше знания.

34. Рабаш. Статья 33 (1985). 
Преступники Исраэля

«Даже пустые в тебе полны действий на отдачу, подоб-
но гранату». Смысл в том, что даже те, кто «полон дей-
ствий на отдачу», чувствуют себя пустыми, так как ви-
дят, что они подобны гранату (רמון), как сказано: «Звал я 
друзей своих – они обманули меня (רמוני)». Обман в том, 
вся их работа по реализации принципов отдачи велась 
лишь для собственной пользы, а не для пользы Творца.
Что же привело человека к этому знанию? Сказано: 
именно то, что он полон действий по самоисправлению. 
Это и позволило ему увидеть, что не следует впадать 
в иллюзию, полагая, что он может достичь категории 
«Исраэль». Напротив, теперь он видит, что относится к 
преступникам Исраэля.
Таким образом, достичь истинного знания о своей ду-
ховной ступени можно только после того, как человек 
наполнится действиями на отдачу. Тогда он видит, что 
до сих пор пребывал в обмане и находится сейчас на 
ступени «преступников Исраэля». И напротив, без дей-
ствий на отдачу – значит «без света», и тогда человек 



 - 33 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

не может видеть истину – видеть, что он нуждается в 
помощи Творца, чтобы стать категорией Исраэль.

35. Рабаш. Статья 7 (1991). 
Что такое человек и что такое 
животное в духовной работе

Именно те, кто хочет идти в свойстве отдачи, ощущают 
свою пустоту и нуждаются в величии Творца. И они мо-
гут наполнить эту пустоту именно возвышенностью, что 
называется «быть полными заповедей» в той мере, в ко-
торой они просят, чтобы Творец дал им силы, чтобы они 
могли идти выше знания, и это называется возвышен-
ностью. То есть, они просят, чтобы Творец дал им силы 
в возвышенности, которая выше знания – в величии и 
важности Творца. И они не хотят, чтобы Творец дал им 
это постичь, поскольку они желают смирить себя смире-
нием без условий и только просят помощи у Творца. В 
этой мере они могут наполнить место пустоты заповедя-
ми. Как сказано: «Полны заповедями, как гранат». 

36. Бааль Сулам. Шамати, 238. Счастлив 
муж, который не забывает Тебя, и человек, 

который вкладывает силы в Тебя

«Счастлив муж, который не забывает Тебя, и человек, 
который вкладывает силы в Тебя». Когда человек ра-
ботает в свойстве «белого», всегда нужно помнить, что 
всё, чего он удостоился, вызвано тем, что он принял на 
себя свойство «черноты». И нужно прилагать усилия 
именно в свойстве «в Тебя». Как сказано: «И все верят, 
что Он – Всесильный веры», хотя сейчас он и не видит 
никакого места, где он должен был бы работать в свой-
стве веры, поскольку всё открыто перед ним – и, тем не 



 - 34 -

- Рош а-Шана (Новый Год) -

менее, он должен верить в свойстве «выше знания», что 
есть еще место верить в свойстве веры.
И в этом смысл слов: «И узрел Исраэль великую руку… и 
поверили они в Него», т.е. несмотря на то, что они удо-
стоились свойства «И узрел», что означает ви́дение, тем 
не менее, у них была сила еще верить в свойстве веры.
И для этого требуются особые усилия, иначе они падают 
со своей ступени. Подобно «Ливни и Шими». Другими 
словами, в противном случае, получается, что, именно 
когда есть «белизна», он может слушать Тору и запове-
ди, т.е. это как условие. А нужно слушать без условий. 
Поэтому во время «белизны» следует быть осторожны-
ми, чтобы не навредить свойству «черноты».



 - 35 -

- Йом Кипур (Судный День) -

ЙОМ КИПУР 
(СУДНЫЙ ДЕНЬ)



 - 36 -

- Йом Кипур (Судный День) -

Дни просьбы о прощении 
и искупления грехов

1. Рабаш. Письмо 34

Десять дней возвращения называются днями просьбы о 
прощении и искупления грехов. И все это для того, что-
бы у человека была возможность снова войти в работу 
Творца, несмотря на то, что он был настолько далек от 
этой работы. 
И главная работа – в молитве, потому что только бла-
годаря молитве человек способен выйти из-под власти 
многих и войти во власть Единого. Потому что по пово-
ду молитвы маленький и большой равны. И наоборот, – 
тот, кто больше чувствует свою малость, катнут, больше 
способен воздать истинную молитву из глубины сердца. 
Потому что он знает сам, что он не способен с помощью 
своих самостоятельных действий спастись от плохого 
состояния.

2. Рабаш. Письмо 23

Рош а-Шана и Йом Кипур – почему называются празд-
ником, несмотря на то, что это суд. Ведь главное в суде 
относится к совершенству, которое раскрывается в эти 
времена, и есть опасение относительно внешних, т.е. 
чтобы человек не пришел к получению в себя в разу-
ме и в сердце. Поэтому следует умножать побуждение к 
возвращению. А возвращением называется возврат же-
лания получать к желанию отдавать, благодаря этому 
мы снова прилепляемся к своему Высшему источнику и 
удостаиваемся вечного слияния.



 - 37 -

- Йом Кипур (Судный День) -

3. Рабаш. Статья 13 (1990). Что означает, что 
благодаря единению Творца и Его Шхины 
искупятся все грехи, в духовной работе

Все грехи исходят только от желания получать ради себя. 
Получается, что Малхут пребывает в свойстве суда. По-
этому необходимо совершить возвращение, чтобы Мал-
хут приблизилась к свойству Зеир Анпина, и это называ-
ется «уподобление по форме» и свойством «слияния».
То есть также, как Зеир Анпин – отдающий, так же и мал-
хут получит исправление благодаря тому, что приходят 
к раскаянию, говоря, что отныне и далее все действия 
будут ради отдачи, что называется «милосердием», 
как и Зеир Анпин. Следовательно, раскаяние приводит 
к тому, что Малхут, которая называется «мерой суда» 
до исправления, превращается в милосердие после ис-
правления, подобно Зеир Анпину.
И этим можно объяснить сказанное «Вернись, Исраэль». 
То есть возвращение (а также раскаяние), которое че-
ловек должен совершить, обязано исходить из малхут, 
называемой «Творца твоего» (Элокеха), которая явля-
ется мерой суда, оно должно перейти в свойство Творца 
 которое является свойством милосердия. С ,(а-Шем) 'ה
помощью этого соединения ипсравляются все пороки, 
вызванные грехами вследствии отдаления Творца от Его 
Шхины, и теперь это исправляется. Из этого следует, 
что благодаря объединению прощаются все прегреше-
ния.

4. Рабаш. Статья 36 (1986). 
Подготовка к просьбе о прощении

Прежде, чем человек собирается просить прощения, он 
должен произвести в своей душе расчет: в чем же его 



 - 38 -

- Йом Кипур (Судный День) -

главный грех. А затем он может взглянуть на все пре-
грешения, вызванные этим главным грехом. Человек 
должен знать, что основный грех, наносящий ущерб и 
из которого исходят все остальные грехи, – в том, что 
человек не старается, чтобы его вера была постоянной, 
а удовлетворяется частичной верой. 
И об этом сказано в «Предисловие к ТЭС» (п.14), что 
если бы была у человека постоянная вера, она не дала 
бы ему согрешить.
Это означает, что если человек просит прощение у Твор-
ца, значит, он видит истинную причину всех грехов, и 
это – отсутствие у него постоянной веры. И посему он 
просит, чтобы Творец дал ему силу и возможность обре-
сти и утвердить неизменную веру в его сердце. Ведь тог-
да он не будет грешить и ущемлять достоинство Творца.

5. Рабаш. Статья 36 (1986). 
Подготовка к просьбе о прощении

Поскольку у него отсутствует ощущения Его величия, и 
он не знает, как оценить достоинства Творца, не ущем-
ляя их, потому он просит прощение у Творца, чтобы 
помог ему и дал силу самому принять на себя власть 
Творца верой выше знания. То есть, он просит силу пре-
одоления, чтобы укрепить веру в Творца.

6. Рабаш. Статья 36 (1986). 
Подготовка к просьбе о прощении

Готов ли он выполнять действия только лишь на благо 
Творца, а не для собственной пользы. Или же только в 
наименьшей степени он готов совершать действия ради 
Творца? Чтобы, не дай бог, не навредить своему эгоиз-
му, а иначе он не в силах будет ничего сделать. 



 - 39 -

- Йом Кипур (Судный День) -

Из этого следует, что тогда и появляется возможность 
увидеть правду, истинную меру своей веры в Творца. Из 
этого он способен распознать все свои грехи, совершае-
мые только по этой причине. И благодаря этому человек 
проходит подготовку и опыт, когда идёт просить проще-
ние у Творца, чтобы Он простил за его грехи. Тогда он 
может оценить истинную величину своего изъяна, чем 
именно он ущемляет величие Творца, зная теперь о чём 
просить и о каких совершённых грехах сожалеть. И их 
он должен исправлять, чтобы не согрешить снова.

Грехи и прегрешения

7. Рабаш, 890. Страдания Шхины - 2

«За грех, который мы совершили пред Тобой во злом 
начале». 
И следует спросить: но ведь все прегрешения приходят 
из-за злого начала? И следует объяснить, что грех со-
стоит в том, что он говорит, что есть злое начало. Ведь 
«нет никого кроме Него». Ибо если человек недостоин, 
его сбрасывают сверху. И это происходит посредством 
облачения в желание получать, называемое злым нача-
лом.
Как сказано: «Ведь желание сердца человеческого зло с 
юности его», другими словами, Творец создал его таким, 
ибо желание получать есть главное кли, однако нужно 
исправить его. 



 - 40 -

- Йом Кипур (Судный День) -

8. Вавилонский Талмуд. Трактат Йома 85:2

Раби Элазар бен Азария объяснял (Ваикра, 16:30): «Ото 
всех грехов ваших пред Творцом вы очиститесь”. Пре-
грешения между человеком и Творцом Йом Кипур иску-
пает, но прегрешения человека против своего товари-
ща – не искупает Йом Кипур, пока он не удовлетворит 
желания товарища.

9. Рабаш. Статья 2 (1990). Что такое 
неудача в духовной работе

Нужно верить, что есть Управляющий в мире, и Он 
управляет, как Добрый и Творящий добро. И когда нет у 
человека такой веры, это приводит его ко всем грехам, 
которые совершает человек. Потому что из-за первого 
греха Адама Ришона пребывает человек в любви к себе. 
И так или иначе, он не способен принять на себя бремя 
веры. Выходит, что все идет от первой неудачи, когда 
Адам Ришон упал в свойство любви к себе. 

10. Рабаш. Статья 2 (1990). Что 
такое неудача в духовной работе

Когда человек находится в любви к себе, действует над 
ним сокращение и скрытие, и не может высший свет 
светить ему. И из-за этого человек не может верить в 
Творца, а лишь выше знания, потому что желание полу-
чать приводит его к отрицанию. Выходит, что неудача, 
которая была у Адам Ришона в грехе древа познания, 
привела нас к тому, что у нас нет веры. И от этого так 
или иначе приходят ко всем грехам. Поэтому нет иного 
совета, кроме как удостоиться веры, чтобы было у чело-
века ощущение Творца частным образом. И он не нуж-
дался в обществе, чтобы была у него вера от общности 



 - 41 -

- Йом Кипур (Судный День) -

Исраэля. Но человек должен совершить возвращение в 
такой мере, чтобы вернулся он «до Всесильного, Творца 
твоего», что означает, что он ощутит лично, что Тво-
рец – Он его Творец. И тогда исправится изъян греха 
древа познания.

11. Рабаш. Статья 13 (1990). Что 
означает, что благодаря единению 

Творца и Его Шхины искупятся 
все грехи, в духовной работе

Человек своими грехами приводит к падению святости 
в клипот.
Следовательно, этим самым ведёт к разделению между 
корнем его души и Творцом вместе с Его Шхиной. То есть 
Малхут не находится в подобии свойств с Зеир Анпином. 
Зеир Анпин называется «отдающим», свойством Творца, 
а Малхут – получающая, противоположная отдаче. То 
есть все прегрешения исходят только от того, что чело-
век хочет наполнить свое желание получать ради себя. 
Получается, что он вызывает разделение наверху в кор-
не своей души, в Малхут.

12. Рабаш. Статья 4 (1988). Что 
означает «молитва о помощи и о 

прощении» в духовной работе

Грех человека в том, что не просил помощи у Творца. 
Потому что если бы попросил помощи, то наверняка по-
лучил бы ее от Творца. Но если человек говорит, что 
просил помощи, а Творец не дал ему, то на это ответ та-
ков: человек должен верить, что Творец слышит молит-
вы. Как сказано: «Ибо Ты слышишь молитвы всех уст». 
И если бы действительно верил, то его молитва была бы 



 - 42 -

- Йом Кипур (Судный День) -

совершенна. И Творец слышит совершенную молитву, 
то есть, что человек стремится всем сердцем, чтобы Тво-
рец помог ему.

13. Рабаш, 664. Ощущение 
греха увеличивает свет

«Если бы Исраэль не согрешили, им была бы дана толь-
ко Тора», что означает, что благодаря тому, что чув-
ствовали, что грешат, тогда «возопили к Творцу», чтобы 
спас их. А всё спасение – от света Торы. Получается, 
что все грехи, которые они ощущали и просили помощи, 
всегда к ним добавлялся сверху свет Торы. В результа-
те, это свечение увеличивалось для них, поскольку чув-
ствовали грехи, которые есть в них. Однако, тот, кто не 
ощущает греха, не нуждается в помощи Творца, ведь 
так или иначе, нет у него никаких плодов от Торы, так 
как не нуждается в Торе, чтобы помогла ему.

14. Рабаш. Статья 2 (1991). Что означает: 
«Вернись, Исраэль, до Творца твоего 

Всесильного» в духовной работе

Сказано (Псалмы, 147): “Целитель для сокрушенных 
сердцем”. И нужно понять, что значит, что Творец ис-
целяет сокрушенных сердцем? Дело в том, что главное 
у человека – это сердце, как сказано мудрецами “Ми-
лосердный желает сердце”. А сердце (лев) – это сосуд, 
получающий святость сверху. И это, как мы учим из раз-
биения келим, что вопрос в том, что когда кли разбито, 
то все, что в него попадает, уходит наружу. А также, 
если сердце разбито, то есть желание получать властву-
ет над сердцем, получается, что не может в него войти 
свет, по причине того, что все, что желание получать 



 - 43 -

- Йом Кипур (Судный День) -

получает – все уходит к клипот. И это называется «раз-
биением сердца». 

15. Рабаш. Статья 4 (1988). Что 
означает «молитва о помощи и о 

прощении» в духовной работе

Если молитва не исходит из его уст, это означает, что 
нет у него истинной веры, что Творец поможет ему, что 
Творец слышит всех, кто просит у Него, и перед Ним 
малый и великий равны, то есть, что отвечает всем. Вы-
ходит, что молитва не совершенна, поэтому он должен 
просить прощения за свои грехи, – что не просил долж-
ной помощи у Творца.
Есть также другие объяснения простого смысла, но в ра-
боте, когда человек хочет идти путем отдачи, а не по-
лучения, основной грех в том, что человек не просит у 
Творца, чтобы помог победить злое начало. За это он 
просит прощения. И в дальнейшем он уже просит помо-
щи.

Молитва

16. Рабаш. Статья 26 (1990). Что означает: 
«Нет святого, как Творец, ибо нет никого, 

кроме Тебя» в духовной работе

То, что Творец известил его о молитве, – означает, что 
Творец дал ему силы молиться. И это значит, что если 
Творец не даст силы для молитвы, человек не будет спо-
собен молиться.



 - 44 -

- Йом Кипур (Судный День) -

Из этого следует, что когда человек молится Творцу, 
чтобы простил ему грехи, то и это приходит от Творца, 
дающего ему силы и желание молиться. Получается, что 
всё совершается Творцом. То есть даже то, что человек 
молится Творцу об отпущении грехов, разъясняется ска-
занным выше – «Нет святого, как Творец», так как «Нет 
иного, кроме Тебя», кто бы дал силы святости. А всё 
исходит от Творца.

17. Рабаш. Письмо 65

Поскольку сверху не дают половины, поэтому человек 
должен молиться Творцу, чтобы дал всю помощь. Озна-
чает, что во время молитвы человек наводит порядок в 
своем сердце, поскольку молитва – это работа в сердце. 
Человек должен решить сам, что он хочет, чтобы Творец 
дал ему желание отказаться от всего, то есть, чтобы не 
оставалось в его власти никакого желания, а все его же-
лания были бы направлены на возвеличивание Творца.
А когда решился в своем сердце на полную отмену, 
то просит Творца о помощи реализовать всё с уровня 
силы – в действие, силой. Это означает, что и на уровне 
силы мысли и желания он видит, что тело не согласно 
на это, чтобы он отказался от всех желаний ради Твор-
ца, и не ради себя. И тогда он должен молиться Творцу, 
чтобы помог ему, чтобы захотел отменить перед Ним все 
желания и не оставить себе никакого желания. И это 
называется совершенной молитвой.

18. Бааль Сулам. Шамати, 209. 
Три условия молитвы

Существует три условия молитвы:



 - 45 -

- Йом Кипур (Судный День) -

1. Верить, что Творец может спасти его, несмотря на то, 
что его условия – самые плохие из всех его современ-
ников, всё же, разве рука Творца коротка, чтобы спа-
сти его? Ведь, в противном случае, получается, страшно 
сказать, что «[даже] Хозяин не может спасти свое иму-
щество 'келим'«.
2. Когда у него уже нет никакого совета, ибо то, что 
было в его силах сделать, он уже сделал, но излечения 
его ранам не наступило.
3. Если не поможет Он ему, лучше смерть, чем такая 
жизнь.
И молитва – это потеря в сердце. Т.е. насколько он 
потерян, такова величина его молитвы. Ведь нет со-
мнения, что нельзя сравнить того, кому недостает из-
лишеств, и того, кому вынесен смертный приговор, и 
осталось только привести его в исполнение. И он уже 
закован в железные кандалы, и стоит, и умоляет, прося 
за жизнь свою. Ведь нет сомнений, что он не заснет и не 
задремлет, и не отвлечется ни на мгновение от молитвы 
за жизнь свою.

19. Рабаш. Статья 5 (1991). Что означает, 
что добрые дела праведников являются 

их порождением, в духовной работе

Мы просим, чтобы Творец дал нам силы совершать все 
наши действия ради Тебя, т.е. ради Творца. Если нет, 
т.е. если Ты не поможешь нам, то все наши поступки 
будут только ради собственной выгоды. И это означает 
«если нет», т.е. если Ты не поможешь нам, то будут все 
наши действия только ради себя, ради нашей пользы, 
потому что нет у нас силы преодоления нашего желания 
получать. Поэтому помоги нам, чтобы мы могли рабо-
тать ради Тебя. Поэтому Ты обязан помочь нам. И это 



 - 46 -

- Йом Кипур (Судный День) -

называется «сделай ради Тебя», т.е. чтобы Ты сделал 
это действие, чтобы Ты дал нам силу желания отдавать. 
Иначе, т.е. «если нет», мы пропали. Это означает, что 
мы останемся в желании получать ради собственной вы-
годы.

20. Рабаш. Статья 31 (1985). Человек 
не причисляет себя к грешникам

Человек не в состоянии выйти из созданной Творцом 
природы, поскольку она создана самим Творцом. И все, 
что человеку остается – это просить Творца дать ему 
вторую, иную природу – желание отдавать. Выбор, сто-
ящий перед человеком, ограничивается молитвой, в ко-
торой человек просил бы Творца, чтобы Он помог ему и 
дал вторую природу. 
Поэтому, когда человек хочет вернуться к Творцу, все, 
что он должен сделать – это просить Творца, чтобы Он 
помог ему выйти из любви к себе в любовь к ближнему. 
Поэтому в молитве мы обращаемся к Творцу с просьбой: 
«Обрати нас, Отец наш ...» 

Возвращение

21. Рабаш, 244. Возвращение

Вначале Адам а-Ришон находился в слиянии с Творцом, 
а затем отдалился вследствие грехопадения. И теперь 
каждый вследствие того, что он частичка общей души, 
должен вернуться вновь в прошлое состояние и прибли-
зиться к духовному.



 - 47 -

- Йом Кипур (Судный День) -

22. Рабаш. Статья 33 (1991). Что значит, что 
Творец обращает лик, в духовной работе

Что означает возвращение? Значит ли это, что человек 
должен ответить так, что «возвращение» означает обя-
занность вернуть то, что он получил? Дело в том, что по-
скольку человек рожден с природой желания получать 
ради собственной выгоды, то он хочет работать только 
ради своего блага, желая, чтобы Творец наполнял его 
получающие келим. И в этом человек должен раскаи-
ваться (возвратить), то есть совершать всё во имя Твор-
ца. Иными словами, всё, что он получает, он не хочет 
получать ради себя, а получает он всё это, чтобы до-
ставить наслаждение Творцу, поскольку Творец желает, 
чтобы человек получал, согласно сказанному: «Его же-
лание – насладить Свои творения».

23. Книга Шла а-Кадош. Толдот Адам, 24

‘Тшува’ (возвращение) – это возвращение и восстанов-
ление всего, согласно его корню и источнику, указы-
вающие на сфиру Бина, которая называется «возвра-
щением, раскаянием», в нее включены десять сфирот, 
которые называются «Десять дней раскаяния», они яв-
ляются корнем и источником, из которых снизошел год. 
А год, из года в год, включая все дни, повторяется и 
возвращается к своему корню в тайне Бины. И поэтому 
в эти десять дней между Рош а-Шана и Йом Кипуром 
человек может исправить всё, в чём ошибался весь год. 
И по истечении десяти дней раскаяния, десятый день – 
это день, который вбирает и включает в себя все дни 
года с девятью днями покаяния, которые к нему отно-
сятся. Это и есть Йом Кипур, сама Бина, включающая в 
себя девять сфирот раскаяния, и под ней подразумева-
ется Йом Кипур, который является печатью и источни-



 - 48 -

- Йом Кипур (Судный День) -

ком всего года, это день субботнего отдыха и покоя. И 
потому каждый человек до того, как достигнет великого 
корня и предстанет перед владыческими силами Твор-
ца, должен исправить в течение десяти дней раскаяния 
и возвращение всё то, что искажал. А если не исправит, 
в любой случае, будет исправлять в Йом Кипур, так как 
этот день – печать всему и источник всех источников.

24. Рабаш. Статья 13 (1990). Что 
означает, что благодаря единению 

Творца и Его Шхины искупятся 
все грехи, в духовной работе

Когда человек совершает возвращение, что это значит? 
То, что он принимает на себя, что с сегодняшнего дня 
и далее он будет все делать ради небес, а не для своей 
выгоды, то есть все его действия будут ради отдачи, что 
означает подобие свойств. Выходит, что благодаря рас-
каянию, возвращению, он способствует тому, что в корне 
его души, в малхут, будет только отдача. Как, например, 
Зеир Анпин является отдающим, что означает свойство 
Творца.  И это означает единство Творца и Шхины. То 
есть, как Творец – отдающий, так и малхут, называемая 
Шхиной, действует ради отдачи. И тогда Творец может 
отдавать Малхут. И тогда благо притягивается вниз. По-
лучается, что грех привел к изъяну наверху, что при-
вело к разделению. А теперь при помощи возвращения 
исправлено разделение, что привело к единению. И это 
означает, что благодаря соединению прошли, прощены 
грехи, то есть благодаря его действиям исправлены изъ-
яны, к которым он привел.



 - 49 -

- Йом Кипур (Судный День) -

25. Рабаш. Статья 2 (1988). Какова 
должна быть мера возвращения

Сказано: «Возвращайся, Исраэль, до твоего Творца Все-
сильного», это сказано, чтобы человек не обманывал 
себя, мол, я не вижу в себе никакого греха. Но он может 
понять, возможно, с сомнением, что есть у него грехи, на 
которые нужно дать возвращение. Поэтому говорит нам 
Писание: «Возвращайся, Исраэль». И если ты спросишь, 
до какого уровня возвращение, чтобы я знал наверня-
ка, что я должен сделать возвращение. На это прихо-
дит Писание и говорит нам: «Возвращайся, Исраэль, до 
Творца твоего». Если он видит, что пока есть у него два 
владения, т.е., что он хочет чтобы Творец дал ему благо 
и удовольствие во владение человека, называемое «же-
лание получать для себя», то он знает, конечно, что он 
удален от Творца, что он сделался отделенной от «всё» 
частью, и нужно сделать все, что в его силах, чтобы вер-
нуться к его источнику и корню. То есть, пусть вернется 
на свое место, которое называется «Творец Всесильный 
твой».
Имеется в виду, что нет более одной власти, и это власть 
Творца, и об этом сказано: «В тот день будет Творец 
один и имя Его одно», т.е. одна власть. 

26. Рабаш. Письмо 14

«Сказал Раба: человек знает в душе, законченный ли он 
праведник». Возвращение означает, что человек дол-
жен вернуться к своему Источнику.
Иными словами, поскольку основная часть создания под 
названием «человек» – это желание получать, а Творец 
является Дающим, постольку, когда человек возвраща-



 - 50 -

- Йом Кипур (Судный День) -

ется к своему Источнику, это называется «возвращени-
ем». 
Что же такое возвращение? Как сказал Рамбам: «Пока 
не засвидетельствует о нем Знающий тайны, что не вер-
нется больше к глупости своей». И свидетельство это 
раскрывается в человеке лишь после того как он совер-
шил возвращение – тогда он достигает Высшей преле-
сти. Иными словами, Творец преисполняет его Своей 
Шхиной. И если человек возвращается, то удостаивает-
ся слияния. 
О нем сказано: «Человек знает в душе». Иными слова-
ми, тот, кто хочет знать, совершил ли он уже возвраще-
ние, производит анализ: достиг ли он доброты Творца – 
это признак того, что он уже в отдаче. 

Нет у нас царя, кроме Тебя

27. Рабаш. Статья 1 (1991). Что 
означает: «Нет у нас царя, кроме 

Тебя», в духовной работе

Сказано: «Нет у нас иного Царя, кроме Тебя». Потому 
что нет в нас сил преодоления, чтобы мы могли принять 
на себя. И что Ты будешь у нас Царем. И мы будем слу-
жить Тебе только по причине важности Царя. И для нас 
не будет никакого иного действия, только чтобы произ-
росло наслаждение Тебе. Только Ты можешь дать нам 
эту силу, т.е. вторую природу, а это – желание отдавать.



 - 51 -

- Йом Кипур (Судный День) -

28. Рабаш. Статья 1 (1991). Что 
означает: «Нет у нас царя, кроме 

Тебя», в духовной работе

Сначала говорят: «Отец наш, Царь наш, согрешили мы 
перед Тобой”. Т.е человек не может сказать иначе, как 
только «Нет у нас иного Царя, кроме Тебя», что только 
Творец может дать эту силу. А откуда человек знает, 
что это не в его силах и возможностях? Поэтому сначала 
человек должен проделать все, что только может, как 
написано: «Все, что ты можешь сделать и все, что в тво-
их силах сделать – делай». И тогда человек приходит к 
состоянию, когда он чувствует, как он далек от Творца. 
Т.е. что не может сделать ничего ради Творца. И тогда 
человек чувствует, что несмотря на то, что он выполняет 
Тору и заповеди, в любом случае он называется грешни-
ком, потому что он видит, что не работает ради Творца. 
Поэтому человек должен сказать сначала: «Отец наш, 
Царь наш, согрешили мы перед Тобой» несмотря на то, 
что он выполняет Тору и заповеди. И все-таки он чув-
ствует, что грешит тем, что не делает ничего ради Твор-
ца. После этого он говорит с полным правом «Отец наш, 
Царь наш, нет у нас иного Царя, кроме Тебя». Т.е. толь-
ко Творец может помочь, чтобы у нас был Царь, и чтобы 
мы могли работать, потому что он служит Царю. И в этом 
его награда. Когда у него есть право служить Царю.

29. Рабаш. Статья 1 (1991). Что 
означает: «Нет у нас царя, кроме 

Тебя», в духовной работе

Если Творец не даст ему эту силу (отдачи), когда он по-
чувствовал бы что у нас есть великий Царь, у него нет 
сил делать что-то ради небес. Потому что тело предъяв-
ляет претензии: “Что тебе будет за то, что ты будешь от-



 - 52 -

- Йом Кипур (Судный День) -

давать Творцу?”. Т.е. когда желание получать властву-
ет, нет для человека никакого совета. Когда он задается 
вопросом, т.е. когда говорит, что сейчас он видит, что 
работал впустую и не заработал ничего от того, что при-
лагал усилия. И сейчас он действительно видит, что все 
его усилия были впустую.
Поэтому, когда Творец помогает ему и дает ему желание 
отдавать, и он чувствует, что у него есть великий Царь – 
то это может дать только Творец. И об этом сказано: 
«Отец, Царь наш, нет у нас иного Царя, кроме Тебя». 
Только ты можешь дать нам почувствовать, что у нас 
есть великий Царь, чтобы работать ради Него, достав-
лять Ему наслаждение. 

Врата слез

30. Рабаш. Статья 3 (1989). Чем отличаются 
врата слез от всех остальных ворот

Сказано, «что врата молитвы закрылись, врата слез не 
закрыты». А объяснение следующее. Когда врата слез 
не закрыты? Когда человек уже прошел все ворота и 
видит, что все они закрыты перед ним. Тогда, в этом 
состоянии, у человека вырывается [плач] из глубины 
сердца. И этот плач, и слезы, которые раскрылись в че-
ловеке после того, как он видел, что все ворота закры-
ты, и у него нет никакой надежды достичь приближения 
к Творцу, эти слезы действуют так, что врата слез не 
закрываются.
В то же время просто слезы – до того, как человек уви-
дел, что все ворота закрыты, не могут быть приняты во 
вратах слез. Поэтому перед таким человеком врата слез 



 - 53 -

- Йом Кипур (Судный День) -

действительно закрыты, ведь у него пока еще нет насто-
ящего хисарона, чтобы он захотел, чтобы Творец при-
близил его. Потому что он думает, что и собственными 
силами сможет приблизиться к святости. В таком слу-
чае, молитва его не полная, [а полной она будет,] когда 
он действительно будет нуждаться в помощи Творца.

31. Бааль Сулам. Шамати, 18. Что 
значит «втайне будет плакать 

душа моя» в работе - 1

Когда скрытие возобладало над человеком, и он дошел 
до состояния, когда он не чувствует никакого вкуса в 
работе, и он не способен представить себе и почувство-
вать любовь и трепет никоим образом, и он не способен 
ничего сделать в святости – тогда у него нет никако-
го совета, кроме как плакать перед Творцом, чтобы Он 
сжалился над ним и убрал завесу с глаз его и с сердца 
его.

32. Рабаш. Статья 3 (1989). Чем отличаются 
врата слез от всех остальных ворот

Когда человек уже знает, что он – грешник в смысле 
«грешники при жизни своей называются мертвыми», т.е. 
он уже осознал, что находится под властью желания по-
лучать, и поэтому отделен от источника жизни, и потому 
он стучится сейчас и хочет вернуться, т.е. он хочет, что-
бы свыше ему оказали помощь, чтобы он стал способен 
выйти из эгоистической любви, и у него была бы воз-
можность любить Творца «всем сердцем своим и т.д.» 
Получается, что он чувствует, что он – грешник, ведь 
вместо того, чтобы любить Творца он любит себя само-
го. Выходит, что тем, что он стучится [в ворота], как мы 



 - 54 -

- Йом Кипур (Судный День) -

понимаем, он делает всё, что в его возможностях, чтобы 
Творец приблизил его и вытащил из-под власти его соб-
ственного зла. Это и называется истинными слезами. И 
это, как мы выяснили выше, смысл слов: «Раскрой нам 
врата в момент закрытия врат», – т.е. когда он видит, 
что все ворота закрыты, тогда он начинает стучать.

33. Рабаш. Статья 2 (1991). Что означает: 
«Вернись, Исраэль, до Творца твоего 

Всесильного» в духовной работе

Когда человек молится Творцу и говорит: «Ты обязан 
мне помочь, потому что я хуже всех, потому что я чув-
ствую, что желание получать властвует в моем сердце, 
и поэтому нет ничего в святости, что может войти в мое 
сердце. И я не хочу никаких излишков, а просто, чтобы 
я мог сделать что-то ради небес. И у меня нет никакой 
возможности для этого. Поэтому только Ты можешь спа-
сти меня». И этим можно объяснить написанное (Псалмы 
34): «Близок Творец к сокрушенным сердцем». Объяс-
нение: эти люди просят Творца, чтобы помог им, чтобы 
их сердце не было разбитым, а чтобы стало целым. И 
это возможно только если человек удостоился желания 
отдавать. Поэтому он просит Творца, чтобы дал ему же-
лание отдавать. Потому что видит, что у него нет недо-
статка ни в чем в мире, но только чтобы была у него воз-
можность совершать действия ради Творца. Получается, 
что он просит только близости Творца. И есть прави-
ло: “Мера за меру”. Поэтому Творец приближает его. И 
это то, о чем написано: «Близок Творец к сокрушенным 
сердцем».



 - 55 -

- Йом Кипур (Судный День) -

34. Бааль Сулам. Шамати, 18. Что 
значит «втайне будет плакать 

душа моя» в работе - 1

Состояние плача – это очень важное и большое состо-
яние. И это как сказали наши мудрецы: «Все врата за-
перты, кроме врат слез». И об этом обычно спрашивают: 
если врата слез не заперты, зачем же вообще нужны 
ворота?
И он [т.е. Бааль Сулам] сказал, что это подобно челове-
ку, который просит у товарища, какой-то необходимый 
ему предмет. И предмет этот приводит его в сильное 
волнение, и он просит и умоляет своего товарища всеми 
возможными молитвами и просьбами. А товарищ не об-
ращает на всё это никакого внимания. А когда он видит, 
что нет уже больше места для молитвы и просьбы, чело-
век возвышает свой голос в плаче, и об этом говорится: 
«Все врата заперты, кроме врат слез». Другими слова-
ми, когда врата слез не заперты? Именно тогда, когда 
все ворота заперты, тогда есть место для ворот слез, и 
тогда мы видим, что они не заперты.

35. Рабаш. Письмо 14

«Врата слез не заперты». «Врата» – от слова «бури» 
(схожие корни), что означает преодоление. «Слезы» – 
от слова «воображать», т.е. происходит примешивание 
других желаний, и лишь в гуще этих желаний на крат-
кое мгновение возникает желание к преодолению ради 
любви и трепета пред небесами. «Не заперты» – значит, 
мгновение это присоединяется к общему счету, а когда 
счет завершается, тогда человек и начинает ощущать 
духовное облачение. 



 - 56 -

- Йом Кипур (Судный День) -

И в этом заключается важность слез: даже когда чело-
век находится на самом дне своего состояния, т.е. ис-
полнен низменных желаний – в любом случае, по ходу 
дела возникает сила преодоления, которая из точки его 
сердца томится желанием к Творцу. Сила эта очень важ-
на. 

Тфилат Неила – 
заключительная молитва

36. Рабаш. Статья 3 (1991). Что означает 
«грешник приготовит, а праведник 

оденет» в духовной работе

Написано (в тфилат Неила – заключительной молитве): 
«И желаешь Ты возвращения грешников, и не хочешь 
Ты их смерти... Не желаю Я смерти грешника, но чтобы 
возвратился грешник с пути своего, и был жив». Смысл 
в том, что в то время, когда человек совершает добрые 
дела, т.е. хочет достичь слияния с Творцом – тогда рас-
крывают ему свыше то зло, которое есть в нем; и он 
достигает ступени грешника, как сказано выше. Тогда 
человек хочет убежать от этой борьбы и говорит, что ра-
бота эта не для него, потому что человек видит каждый 
раз истину: как желание получать естественным обра-
зом не в состоянии согласиться, чтобы человек отбросил 
его, и принял вместо него желание отдавать.
И кто раскрыл ему это состояние – что он грешник? Раз-
ве не Творец раскрыл ему это? И задается вопрос: ради 
чего раскрыл ему Творец? Для того, чтобы умер греш-
ник. Но ведь Творец не желает смерти грешника. Так 
для чего раскрыл ему, что он грешник? Только для того, 



 - 57 -

- Йом Кипур (Судный День) -

чтобы он «возвратился». Об этом сказано: «чтобы воз-
вратился грешник с пути своего, и был жив».



 - 58 -

- Суккот -

СУККОТ



 - 59 -

- Суккот -

Cукка - это «покрытие» ‘схах’

1. Рабаш, 284. Есть у Меня заповедь, 
лёгкая для исполнения, имя ей – сукка

«Сукка» происходит от слова «покрытие» 'схах', кото-
рое покрывает разум, ведь верой называется именно 
[состояние] выше знания.

2. Рабаш. Письмо 36

'Схах' (покрытие) называется тенью веры, то есть верой 
выше знания, являющейся противоположностью зна-
нию. Знание приводит его к отходам гумна и винодель-
ни. 
То есть со стороны разума, как и в материальных ве-
щах, мы видим, что есть место для отходов гумна и ви-
нодельни. И из этого он сам делает тень и сидит под ней. 
То есть делает для себя место из всех самых низких и 
негодных вещей, и выполняет с помощью отходов запо-
ведь сукки. 
Главное, что у него есть радость от этой заповеди, по-
тому что вера выше знания называется «радостью за-
поведи». Получается, что все сложности и вопросы, су-
ществующие в действительности в мире, исправляются 
в сукке, то есть без них невозможно создать свойство 
'схах' (покрытие).

3. Рабаш. Письмо 36

'Схах' (покрытие), называемый тенью, делается именно 
из отходов гумна и винодельни. И об этом мы произно-
сим молитву в сукке: «И укрыться от потоков и дождя», 



 - 60 -

- Суккот -

то есть вера спасает человека от всех вредителей. Так 
как вредители означают чуждые мысли и чуждые мне-
ния, а вера строится именно на отходах, и только так он 
укрывается от потоков и дождя, а иначе человек несёт-
ся с потоком мира. 

4. Рабаш. Письмо 36

Дождь – это то, что оживляет землю, потому что люди, 
которые находятся в свойстве неживого уровня, пита-
ются одним лишь знанием, и только знание их оживит. 
А там, где нет контакта со знанием, они не способны 
устоять. И это знание оставляет этих людей в свойстве 
неживого уровня.
А тому, кто хочет пребывать на растительном уровне, 
нельзя опираться на знание. Потому что этот дождь не 
воздействует на того, кто хочет идти путем истины. И 
если человек потерпел неудачу и принял от этого зна-
ния какую-то поддержку, он немедленно получает спуск 
и падение на самое дно.
Однако неживой уровень способен всё выполнять, и нет 
там никаких падений, поэтому они всегда ищут свой-
ство знания, чтобы опереться на него в своей работе. А 
чтобы не потерпеть неудачу в этом знании, называемом 
дождь, существует чудодейственное средство – 'схах' 
(покрытие), как мы говорим: «И укрыться от потоков и 
дождя».

5. Рабаш. Письмо 12-2

Сукка, то есть 'схах', покрытие – это «отходы гумна и 
винодельни». И схах (покрытие) называется «тенью». А 
тень называется скрытием лика. И чтобы не было «хле-
ба стыда», у нас есть место для работы, то есть мы мо-



 - 61 -

- Суккот -

жем заниматься Торой и заповедями несмотря на то, что 
не ощущаем никакого вкуса и жизненной силы, но все 
же мы можем потом получить жизненную силу и не ис-
портить подарок. То есть что подарку не будет нанесен 
ущерб из-за стыда, который ощущает получающий.

6. Рабаш. Письмо 36

Сукка – это «тень веры», и со стороны суда должно быть 
«тени больше, чем солнца». И известно, что солнце ука-
зывает на свойство знания, а луна – на веру. И как ска-
зали мудрецы «Израиль исчисляет по луне, а народы 
мира – по солнцу». То есть, что каждый раз, когда ви-
дим проявление солнца, и что его больше, чем тени, то 
надо сильнее покрыть, чтобы тени стало больше. 

7. Рабаш. Письмо 36

Если человек удостаивается и не добавляет от себя 
свойство тени, то свыше проявляют к нему милосердие 
и скрывают от него солнце. И тогда человек злится, ведь 
ему кажется иначе. Согласно человеческому разуму, 
если у него много солнца, то он хочет, чтобы ему еще 
добавили солнца. Но «Мои мысли - не ваши мысли». И 
добавляют ему свойство тени.
А если человек превозмогает тень, то ему дают свойство 
солнца. И тогда человек должен добавить свойство тени. 
А если он не добавляет, то ему добавляют свойство тени 
свыше, и всё повторяется заново. Пока не удостоится 
вечного слияния.



 - 62 -

- Суккот -

8. Рабаш. Письмо 36

Необходимо прилагать большие усилия, чтобы получить 
тень, и сказать, что это тень святости, что вся эта тень 
приходит свыше, а не от ситры ахры, и что ему дали это, 
чтобы у него было место принять на себя веру, и тогда 
это называется «тень веры», и это свято. И это означа-
ет «Прямы пути Творца, праведники пойдут по ним, а 
грешники потерпят неудачу».

9. Бааль Сулам. Шамати. 97. «Об 
отходах гумна и винодельни»

Суккот есть состояние радости, и это свойство гвурот, 
приносящих радость, что означает возвращение из люб-
ви, когда злодеяния становятся для него как заслуги.

Стены сукки

10. Рабаш, 892. Статья к празднику Суккот

Сукка делается из четырех стен и крыши (схах). Но ме-
сто для сукки - готово, и человек может поставить свою 
сукку (шалаш) на землю, которая является глиной, и 
этой глине придается форма, то есть форма сукки. И 
надо понимать вопрос стен и крыши (схах), которые яв-
ляются отходами гумна и винодельни. 
Известно правило, что есть 4 стороны, верх и низ, на-
зываемые ХАГАТ и Малхут, НЕЦАХ наверху и ХОД вни-
зу. [...] Почва, дно – это земля, и если человек делает 
пригодный шалаш – то он в свойстве «ХОД», называет-
ся «красивый шалаш», а если, страшно сказать, нет, то 
«ХОД» превращается в тусклый (выцветший). То есть 



 - 63 -

- Суккот -

на место земли не нужны никакие намеки. А то, что он 
протягивает и направляет на все пять свойств – так в 
этой форме выглядит на земле, что он человек – про-
должение из корня Малхут. То есть у нее самой ничего 
нет, а только намерения (надежды), то есть это зависит 
от формы сукки. 

Суккот – это временное жилище

11. Бааль Сулам. Шамати, 96. Что означают 
«отходы гумна и винодельни» в работе

Шалаши 'суккот' – это временное жилище, т.е. тот, кто 
уже удостоился постоянного жилища, и ему уже нечего 
делать, как сказано выше по поводу «первого при счете 
грехов», что совет тогда – выйти во временное жилище. 
Как это было, когда он шел по пути, ведущему к дому 
Творца, до того, как пришел к постоянному жилищу. И 
тогда у него всякий раз была потребность прийти в чер-
тог Творца. И у него были гости 'ушпизин', т.е. когда его 
работа была в свойстве «временного гостя».
А сейчас он может привлечь [радость] из времени рабо-
ты, которую он уже прошел, – ведь тогда он постоянно 
благодарил и восхвалял Творца за то, что Творец вся-
кий раз приближал его, и от этого у него была радость. 
Радость, которая была у него тогда, он может привлечь 
сейчас, в Суккот. И указание на это – временное жили-
ще. Поэтому сказано: «Выйди из постоянного жилища и 
поселись во временном жилище».



 - 64 -

- Суккот -

12. Бааль Сулам. Письмо 51

Заповедь «выйди из постоянного жилища и сядь во вре-
менное жилище». Т.е. чтобы знал ты, что лишь времен-
ное жилище это, и, страшно сказать, не будет отвергнут 
от Него отверженный... Как сказали мудрецы: «Даже 
если весь мир целиком говорит тебе: 'Праведник ты!', 
будь в глазах своих как грешник». И это тайна сказан-
ного: «И будешь только радоваться».... И потому назы-
вается праздник урожая [т.е. Суккот] временем нашей 
радости, чтобы научить тебя, что человек должен си-
деть в тени сукки в великой радости, совершенно такой 
же как в царском дворце, и «сидели первыми в царстве 
(малхут)», «сидите» как будто «живите», совершенно 
без какой-либо разницы.
И вместе с тем, чтобы знал он, что сидит в тени сук-
ки, т.е. отходов гумна и винодельни, однако «в тени его 
сидела я и наслаждалась», поскольку слышит он слово 
Его: «Выйди из постоянного жилища и сядь во времен-
ное жилище». И, и то и другое слова живого Творца. И 
тогда выход его – наслаждение Ему.

13. Бааль Сулам. Письмо 51

Смысл заповеди «Сидите» – как «живите». Объяснение: 
как просил царь Давид: «чтобы пребывать мне в доме 
Творца все дни жизни моей, созерцать милость Творца». 
Ибо дом Творца, – это святая Шхина, как известно [...] 
И когда удостаиваются всемерно, тогда станет ему как 
дом, постоянно, навеки. Желанием Творца было сказать 
рабам Своим: «Выйди из постоянного жилища и посе-
лись во временном». Иными словами, только лишь в Его 
тени, что называется легкой заповедью, заповедью о 
шалаше, – человек сидит в тени отходов гумна и вино-



 - 65 -

- Суккот -

дельни, и это поистине тень Творца. И хотя тут кроются 
две противоположности, поскольку материальными гла-
зами и материальными руками мы видим и нащупыва-
ем, что тень приходит от силы отходов, – на самом деле 
это сам Творец. Однако для получающего обязательно, 
чтобы запечатлелись в нем эти две противоположные 
формы.

Четыре вида

14. Рабаш, 893. Плод цитрусового дерева

Плод цитрусового дерева. Среди этих четырех видов 
[растений] есть такое, у которого есть вкус и запах, как 
у этрога (цитрона), и он соответствует праввдникам, в 
которых есть дух Торы и вкус добрых дел. У дерева, на 
котором растет лулав (пальмовая ветвь) есть вкус, но 
нет запаха, и ему соответствуют средние в Исраэле, у 
которых есть вкус заповедей, но нет духа Торы. У мирта 
есть запах, но нет вкуса, и он соответствует тем, у кого 
есть дух Торы, но нет заповедей. А у ивы нет ни вкуса, 
ни запаха, и ей соответствуют простолюдины, у которых 
нет ни духа Торы, ни вкуса заповедей. И мы собираем 
все четыре [вида растений] вместе, что указывает на то, 
что Творец не доволен Исраэлем, пока все они не собе-
рутся в одно целое.

15. Бааль Сулам. Шамати, 85. Что означает 
«плод дерева великолепного» в работе

Сказано: «И возьмите себе в первый день плод дере-
ва великолепного, листья пальмовые и отростки дерева 



 - 66 -

- Суккот -

густолиственного, и ив речных». И следует объяснить 
[следующее]. […]
«Листья» 'капот' означает «принуждение» 'кфия', т.е. 
человек принимает высшую малхут по принуждению, 
другими словами, даже и знание несогласно. А он идет 
выше знания, и это называется: «Зивуги по принужде-
нию».
«Пальмовые» 'тмарим' от слова «ужас» 'мора', что явля-
ется свойством трепета (и это – свойство «Творец сде-
лал так, чтобы трепетали пред Ним»).
И поэтому называется «лулав», т.е. до того, как чело-
век удостоился, у него есть два сердца 'либот', и это 
называется «ло лев» 'не сердце' – т.е. сердце его еще 
не было объединено с Творцом. А когда он удостаивает-
ся свойства «ло» 'ему', что означает «Творцу – сердце», 
это «лулав».
А также человек должен сказать: «Когда достигнут дела 
мои дел отцов моих?», благодаря чему мы удостаиваем-
ся быть в свойстве «ветви святых праотцев», что озна-
чает «и отростки дерева густолиственного», и это три 
миртовых ветви. 
И вместе с этим должно быть также и свойство «ив реч-
ных», у которых нет ни вкуса, ни запаха. И нужно пре-
бывать в радости от этой работы, несмотря на то что 
у него нет ни вкуса, ни запаха в этой работе. И тогда 
работа эта называется «буквы имени Твоего единого», и 
благодаря этому мы удостаиваемся единения Творца во 
всем совершенстве.



 - 67 -

- Суккот -

16. Бааль Сулам. Шамати, 19. Что значит, 
что Творец ненавидит тела, в работе

Мы видим в этроге, что великолепие присутствует в нем 
как раз до того, как он пригоден для еды. Однако, когда 
он пригоден для еды, в нем уже нет великолепия. И это 
призвано указать нам на работу в свойстве «первый при 
подсчете грехов», как сказано выше. Другими словами, 
именно во время работы в свойстве «И возьмите себе», – 
т.е. в работе во время приема на себя ярма высшей мал-
хут, когда тело сопротивляется этой работе, – тогда есть 
место для радости украшения 'идур'. Т.е. во время этой 
работы становится видно «украшение». Иначе говоря, 
если у него есть радость от этой работы, это из-за того, 
что эта работа относится для него к свойству украше-
ния, а не пренебрежения.

17. Рабаш. Статья 22 (1991). Что означает 
«роза среди терний» в духовной работе

Ивы в пальмовой ветви указывают, что работа должна 
быть даже и в свойстве ив. Несмотря на то что у ив нет 
ни вкуса, ни запаха, как сказал мой господин, отец и 
учитель о стихе из Ошан: «ивами речными наслаждать 
Тебя» – т.е. даже если он не ощущает вкуса в работе, и 
подобны они ивам речным, у которых нет вкуса и запа-
ха, они должны быть у человека во время работы, как 
большие наслаждения. И это называется принижением 
без всяких условий. Как сказано: «И веселитесь пред 
Ним» – т.е. будут они в радости, как будто есть у них 
большие постижения. И это наслаждения перед Твор-
цом, и так следует верить.



 - 68 -

- Суккот -

Ушпизин (гости)

18. Рабаш, 624. Что такое «гости»

Что такое «гости» 'ушпизин', мой господин, отец и учи-
тель объяснял, что это то, что приводится в книге Зоар – 
«путь, через который надо пройти», когда свет хохма не 
может светить постоянно.
И это называется «мазаль», ибо «дети, жизнь и пита-
ние – всё это зависит от удачи 'мазаль'«, как приводит-
ся в Талмуде Десяти Сфирот, ч. 13, что это происходит 
от выражения: «Течет 'йезель' вода из ведер его [т.е. 
Исраэля]», где «течь» может только по капле, т.е. [свет] 
светит только лишь попеременно. Тогда как «поток» – 
это когда светит без перерыва.
Поэтому гости любят, чтобы для них было широкое ме-
сто. В то же время, если они приходят, а место – узкое, 
они не могут войти.
И имеется в виду, что свет хохма может светить толь-
ко лишь в облачении хасадим. А «хасадим» называется 
«широкий», как объясняется в ТЭС. А свет хохма на-
зывается состоянием «гости» 'ушпизин', как сказано 
выше. Поэтому, если у него нет хасадим, он не может 
облачиться.

19. Зоар для всех. Глава Ваехи. 
Статья «Четыре вида», п. 227

Эти четыре вида, «это гости», – т.е. семь сфирот ХАГАТ 
НЕХИМ, «которых святой народ пригласил в этот день», 
т.е. как принято молиться в дни Суккота перед трапезой, 
говоря: «Входите, высокие гости». «И нужно найти их 
после того, как (человек) пригласил их, и о них он воз-



 - 69 -

- Суккот -

носит свою молитву к Царю». И через четыре эти вида, 
которые указывают на эти сфирот, он постигает их.

Ушпизин Авраам - сфира Хесед

1. Зоар для всех. Предисловие Книги 
Зоар. Статья «Тора и молитва», п. 184

Авраам является основой Хеседа, находящегося в ду-
шах Исраэля, потому что он исправил святую Шхину в 
качестве места получения света Хесед. И она получила 
хасадим за все души Исраэля во всей их полноте. Если 
бы это сохранилось, весь Исраэль были бы соединены с 
Творцом в непрерывном слиянии, а святая Шхина была 
бы «царским домом, полным всех благ и наслаждений». 
И ни один человек даже на мгновение не хотел бы раз-
лучаться с ней.
Однако всё исправление Авраама заключалось в том, 
что он создал совершенное место получения, в котором 
не может быть даже малейшего ущерба, для света ха-
садим, т.е. поднял ее (Шхину) к свойству отдачи и до-
ставления наслаждения Создавшему нас, и не получал 
ничего ради собственного наслаждения. И это является 
свойством света Хесед и местом для его получения. Как 
сказано: «Говорящий «моё – твоё» и «твоё – твоё», на-
зывается праведником (хасидом)» – т.е. вообще ничего 
не требующий ради собственного наслаждения. 

2. Бааль Сулам. Шамати, 179. О трех линиях

Авраам называется отцом веры, т.е. свойством хасадим. 
И тогда он узнает, что всякий, кто захочет приблизиться 



 - 70 -

- Суккот -

к Творцу, обязан сначала принять свойство правой [ли-
нии], т.е. свойство веры. 

3. Рабаш, 316. Свойство Адама Ришона - 2

Авраам шел в правой линии, в исправлении свойством 
«хесед», т.е. он желает хасадим. Поэтому от свойства 
хасадим он притягивает свойство слияния с источником 
жизни.

4. Зоар для всех. Предисловие Книги 
Зоар. Статья «Радующийся в праздники, 

но не подающий бедным», п. 177

Нет в мире того, кто может сравниться с величием Авра-
ама, который проявлял милосердие ко всем творениям.

5. Зоар для всех. Глава Веэтханан. Статья 
«Четыре отделения тфилина», п. 47

«И возлюби» – тот, кто любит Царя, отличается самым 
большим милосердием (хесед), проявляет милосердие 
ко всем. Это самое большое милосердие называется ис-
тинным милосердием, когда человек не желает награды 
за свои действия, но совершает их из любви к Царю, 
ведь любит Его больше всего. И поэтому от любви к 
Царю зависит милосердие. И поэтому называется «Авра-
ам, возлюбивший Меня», так как в силу того, что любил 
Его больше всего, он умножил милосердие в мире. 



 - 71 -

- Суккот -

6. Рабаш. Статья 4 (1986) 
«По поводу милости»

Надо объяснить толкования слов «при их сотворении» в 
том ключе, что их посредством будет реализована цель 
творения, а без них нет шансов на то, что цель творе-
ния реализуется полностью. Поэтому толкование «ми-
лосердие» означает, что, претворяя в жизнь свойство 
милосердия, создания могут прийти к свойству отдачи, 
благодаря чему смогут затем получать наслаждение, и 
это получение будет представлять собой отдачу.

7. Рабаш. Статья 4 (1986). 
По поводу милости

Невозможно обрести полную веру, не заслужив сперва 
подобия свойств, постольку и существуют те исправле-
ния, о которых говорят объяснения к словам «при их 
сотворении»:
1. Посредством свойства милосердия создания достиг-
нут подобия свойств – ступени Авраама.
2. Буква hэй, Шхина: Малхут включила в себя свойство 
милосердия, благодаря чему создания обретут свойство 
отдачи, и тогда реализуется цель творения – доставить 
благо созданиям Творца.

8. Зоар для всех. Предисловие Книги 
Зоар. Статья «Радующийся в праздники, 

но не подающий бедным», п. 177

Авраам главным образом отличался гостеприимством и 
милосердием, и все дни свои, стоя на перепутье, при-
глашал гостей.



 - 72 -

- Суккот -

9. Рабаш. Статья 5 (1987). В чем ценность 
работы относительно вознаграждения

Творец показал Аврааму Свою любовь тем, что явился 
ему через заключение союза, которое произошло между 
ними, как сказано: «И заключил Ты с ним союз». И так-
же Авраам в своих претензиях к Творцу показал свою 
любовь к Нему – что он хочет служить Ему не для полу-
чения награды. И поэтому Авраам жаждал работы, кото-
рая называется «прием гостей». 

10. Рабаш, 357. Авраам родил Ицхака

Авраам называется «человеком милостивым» 'иш хе-
сед', отдававшим свои силы, чтобы творить милосердие 
'хесед'. Ицхак называется «столпом служения (букв.: 
«работы»)», ибо он отдал свою душу на жертвеннике. 
А Яаков называется «столпом Торы», как сказано: «Ты 
явишь истину Яакову», а Тора называется «Учением ис-
тины». И как сказано: «Яаков – человек бесхитростный, 
который живет в шатрах», и объясняет Раши – «[это] 
шатер Шема и шатер Эвера» – и занимается Торой.
И вот каждый человек должен прийти к этим трем стол-
пам. А до этого эти три столпа были раскрыты один за 
другим нашими святыми праотцами, и каждый из них 
раскрыл один из этих столпов. А после того как эти три 
столпа раскрылись, мы тоже уже в состоянии идти теми 
путями, которые проложили наши праотцы.

11. Зоар для всех. Глава Ки-тиса. Статья 
«И теперь, оставь Меня», п. 54

Авраам любил Ицхака, Ицхак – Авраама, открывая объ-
ятия навстречу друг другу. Яакова они оба поддержива-



 - 73 -

- Суккот -

ли в любви и согласии и воодушевляли друг друга. То-
варищи должны быть подобны им, и не создавать брешь 
в своих рядах. Ибо если им будет недоставать любви, 
они принижают свои достоинства наверху – достоинства 
Авраама, Ицхака, Яакова, т.е. свойств ХАГАТ.

12. Рамбам. Мишне Тора. Книга 
Шофтим, законы траура

«Возлюби ближнего, самого как себя» - всё, что ты же-
лаешь, чтобы другие делали для тебя, делай сам для 
братьев своих [...] Закон, который установил Авраам и 
путь милосердия, которым шёл: кормить путников, по-
ить их и сопровождать их.

13. Гвурот а-Шем. Глава 6

Благодеяния и привнесение мира между товарищами 
больше всего было свойственно Аврааму, который яв-
ляется праотцом множества народов. Он объединяет и 
примиряет все творения.

14. Шем ми-Шмуэль. Глава Хаей Сара

Главной работой Авраама было притянуть Хасадим (ми-
лосердие) свыше, и благодаря этому он объединял всех 
людей, присоединяя их к Исраэль. Тогда как основ-
ная работа Сары совершалась снизу вверх - притяги-
вать стремления низших к высшим. И это означает, что 
она присоединяла женщин к Исраэлю. Равенство между 
ними заключалось в их соединении высших и низших 
вместе, и оба они удостоились «двойной пещеры» (меа-
рат а-махпела), которая является местом объединения.



 - 74 -

- Суккот -

15. Дегель махане Эфраим. Глава Мецора

Авраам был «иш хесед» (человеком милосердия) - он 
нёс милосердие всем людям.

16. Вавилонский Талмуд. 
Трактат Бейца, стр. 32

Каждый, кто милосерден ко всему живому – он из семе-
ни Авраама, а не милосердный к творениям – он не из 
семени Авраама

17. Беер маим хаим

Всю свою жизнь он стремился творить истинное добро и 
совершать благие дела для всех людей на земле: кор-
мить и поить их, а потом усиленно заботился о том, что-
бы обучать их путям Творца, дабы они познали своего 
Создателя

18. Аводат а-Кодеш, часть 1, глава 27

Великая любовь заключается в том, чтобы соединиться 
в едином Имени и объединиться в Нем с истинной верой. 
Это преданная работа совершалась Авраамом – первым 
из творений, кто действовал из любви. Это являлось его 
качеством – свойство Хесед, основа любви, как сказано 
«И будешь любить милосердие». Ведь оно первое свой-
ство в строении. Ибо действуя из любви, соединяются 
со свойством любви. Поскольку его душа спустилась из 
этого свойства, он работал в любви и наставлял своей 
любовью. Ведь если душа приходит и облачается в тело, 
она не отделяется от точки соединения, а всегда имеет 
тенденцию возвращаться туда. Поэтому его действия и 



 - 75 -

- Суккот -

духовная работа были направлены на Хесед и любовь. 
И согласно своей связи с любовью он зовётся «Авраам, 
любящий Меня». Любовь определяется тем, что истинно 
любящий берёт в свои руки мастерство любимого, уча-
ствует в его ремесле, непрерывно занимается его ра-
ботой, тем самым уподобляясь Любимому и наслаждаяя 
Его. Такова была жизнь Авраама.

Ушпизин Ицхак - сфира Гвура

1. Рабаш, 316. Свойство Адама Ришона - 2

Авраам шел в правой линии, в исправлении свойством 
«хесед», т.е. он желает хасадим. Поэтому от свойства 
хасадим он притягивает свойство слияния с источником 
жизни.
Однако Ицхак шел в левой линии, которая называется 
«гвура», работая в плане преодоления получающих ке-
лим, чтобы они были ради отдачи.
А поскольку он занимался левой линией, т.е. рассма-
тривал свое состояние в смысле знания, он видит недо-
статки и состояние разделения, ибо человек в состоянии 
левой [линии находится] в состоянии недостатка, а Тво-
рец называется совершенным, но «не может проклятый 
прилепиться к Благословенному».
Поэтому Ицхак должен был включить в себя Авраама, и 
потому сказано: «Авраам породил Ицхака». Но ведь об 
этом все знают – однако это учит нас, что свойство Иц-
хака, т.е. левая линия, включает в себя также и правую, 
хесед, и оттуда она получает жизнь. А Яаков – это сред-
няя линия, и он без сомнения включает в себя хасадим.



 - 76 -

- Суккот -

2. Бааль Сулам. Шамати, 97. Об 
отходах гумна и винодельни

Суккот есть состояние радости, и это свойство гвурот, 
приносящих радость, что означает возвращение из люб-
ви, когда злодеяния становятся для него как заслуги. 
И тогда даже гумно и винодельня входят в святость. И 
в этом смысл того, что главное свойство Суккота – это 
Ицхак.

3. Рабаш. Статья 16 (1988). На каком 
фундаменте строится святость

Когда желают преданно служить Творцу, подобно Ицха-
ку, тело не соглашается на это. Но тем не менее, знают, 
что необходимо работать как Ицхак, – они рады этому и 
благословляют за это Творца.

4. Рабаш. Письмо 14

Всего удостаиваются лишь благодаря преодолению, ко-
торое означает обретение сил; и каждая извлекаемая 
человеком сила присоединяется к общему счету.
Иными словами, даже когда человек совершает в ка-
кой-то момент преодоление, к нему приходит посторон-
няя мысль, и он заявляет: «Разве я уже недостаточно 
испытан и опытен, чтобы в одночасье лишиться жела-
ния к работе? И что я выиграю, если совершу сейчас 
небольшое преодоление?» И тогда он должен ответить 
на это, сказав, что монета за монетой присоединяются 
к общему счету, т.е. к общему счету между корнем его 
души и всей общностью.



 - 77 -

- Суккот -

5. Рабаш, 354. И отдал Авраам всё, что у него

«И отдал Авраам всё, что было у него, Ицхаку» рабби 
Иеуда говорит: «Это гвура (сила)». Рабби Нехемия гово-
рит: «Это благословение».
И следует понять:
1.Как можно сказать, что один передает другому свой-
ство гвуры, ведь это не что-то, что можно передать из 
рук в руки?
2.В чем состоит спор, что один говорит именно «гвура», 
а другой говорит: «благословение»? В чем они разо-
шлись во мнениях?
И следует объяснить, что оба они имели в виду одно и то 
же, и и то и другое слова живого Творца. Т.е. он [Авра-
ам] передал ему [Ицхаку], чтобы он шел дорогой гвуры, 
как сказано: «И поклялся [Яаков] страхом отца своего 
Ицхака». Т.е. с помощью свойства гвуры, и это имеется 
в виду в словах «всё, что было у него», т.е. Авраам пе-
редал ему путь, по которому надо идти и на котором он 
должен был дополнить его [Авраама], и этим он удосто-
ился благословения, т.е. «и благословил его Творец».
Т.е. благодаря усилению в Торе и работе он удостоился 
ответа из любви, когда злодеяния становятся как заслу-
ги. Получается, что его работа принесла стопроцентные 
плоды.

6. Рабаш, 356. Сын добавляет 
к заслугам отца

Сыновья являются, чтобы исправить то, что их родите-
ли не успели завершить, поэтому, когда Авраам завер-
шил только свойство хесед, после этого родился Ицхак, 
чтобы восполнить его недостаток. А потом, когда Ицхак 



 - 78 -

- Суккот -

завершил только свойство гвуры, после этого родился 
Яаков, представляющий собой свойство тиферет, кото-
рый завершил среднюю линию.

7. Рабаш, 355. Тот, у кого нет сыновей

Тот, у кого нет сыновей, называется мертвым, други-
ми словами, у него уже нет места хисарона, на которое 
ему нужно было бы привлекать новую жизнь. Поэтому 
он передал ему свойство «гвуры», так чтобы благодаря 
постоянному усилению в Торе и заповедях он привлек 
окончательное совершенство. Ведь путь человека – в 
том, что он исправляет свои дела с помощью возвраще-
ния. 
И есть возвращение из любви, а есть возвращение из 
страха. И есть праведники, включающие всё, т.е. хоть 
и частным образом, он уже удостоился возвращения из 
любви. И таково было свойство Ицхака, как сказано: «И 
посеял Ицхак на той земле и собрал он в том году сто-
кратно» – т.е. в полной и совершенной мере.

8. Зоар для всех. Глава Цав. Статья «Четыре 
вида растений и Ошана Раба», п. 116

В первый день месяца, в Начале года, было начало суда 
во всем мире, и Ицхак, левая линия, взошел на трон 
суда, судить мир. А в Ошана Раба вернулся Ицхак, что-
бы пробудить суды и завершить эти суды. «И откопал 
колодцы воды» – чтобы излить гвурот для Кнесет Исра-
эль, Малхут, называемой колодцем, для того чтобы про-
будить воды, свечение хохмы, ибо воды посредством 
гвурот опускаются в мир, и свечение хохма не притяги-
вается иначе как вместе с судами.



 - 79 -

- Суккот -

9. Рабаш, 357. Авраам родил Ицхака

«На трех вещах стоит мир: на 
Торе, на работе и на милосердных 

деяниях 'гмилут хасадим'».

Авраам называется «человеком милостивым» 'иш хе-
сед', отдававшим свои силы, чтобы творить милосердие 
'хесед'. Ицхак называется «столпом служения (букв.: 
«работы»)», ибо он отдал свою душу на жертвеннике. 
А Яаков называется «столпом Торы», как сказано: «Ты 
явишь истину Яакову», а Тора называется «Учением ис-
тины». И как сказано: «Яаков – человек бесхитростный, 
который живет в шатрах», и объясняет Раши – «[это] 
шатер Шема и шатер Эвера» – и занимается Торой.
И вот каждый человек должен прийти к этим трем стол-
пам. А до этого эти три столпа были раскрыты один за 
другим нашими святыми праотцами, и каждый из них 
раскрыл один из этих столпов. А после того, как эти три 
столпа раскрылись, мы тоже уже в состоянии идти теми 
путями, которые проложили наши праотцы.
И поэтому мы называемся «избранным народом» 'сгула', 
потому что в нас есть способность 'сгула', полученная 
в наследство от праотцов, поддерживать эти три стол-
па, благодаря которым мир может существовать – т.е. 
благодаря им мир сможет реализоваться и прийти к той 
цели, ради которой мир был создан.

10. Маор ва-Шемеш. Указания 
второго дня Суккота

Свойство Ицхака – это свойство гвура и суд.



 - 80 -

- Суккот -

11. Маор ва-Шемеш. Указания 
первого дня Суккота

Известно, что сукка указывает на облака славы, которых 
семь соответственно семи праотцам: Аврааму, Ицхаку и 
Яакову; Моше и Аарону, Йосефу, Давиду, каждый из ко-
торых привлекал свет Творца в нижние миры благодаря 
тому, что они были соединены с семью свойствами: Ав-
раам – со свойством хеседа, Ицхак - свойством гвуры и 
т.д., что является семью высшими днями. И благодаря 
тому, что мы исполняем заповедь сукки, мы привлекаем 
5 хасадим, которые будут включаться в [соответствую-
щего] праведника и он подействует на Кнесет Исраэль, 
и подсластятся все гвурот.

Ушпизин Яаков - сфира Тифэрет 

1. Рабаш, 378. И поселился Яаков 
на земле проживания отца его

Яаков – это свойство средней линии, роль которой ис-
править левую линию, называемую «страх Ицхака». В 
то время как правую линию не исправляют свойства-
ми Яакова. Ибо объясняется в комментарии Сулам, что 
средняя линия склоняется к милости (хеседу). Поэтому 
нам нечего добавить к правой линии.
Иное дело Ицхак, являющий собой свойство суда. По-
тому приходит Яаков и поселяет себя в левой линии, 
чтобы исправить ее свойством милосердия.



 - 81 -

- Суккот -

2. Рабаш, 494. Трепет существует 
только в месте совершенства

Яаков называется свойством милосердия, которое ука-
зывает на совершенство. Т.е., благодаря исчезновению 
ГАР хохмы, он сейчас получит совершенство, т.е. хохму, 
облаченную в хасадим.
И это называется совершенством, когда нет недостатка 
ни в хасадим, ни в хохме. И это и есть средняя линия, 
состоящая из хохмы и хасадим. Вот почему Яакова на-
зывают «грозным», что означает трепет, а также его на-
зывают «милосердием», а еще – «совершенством», по-
тому что здесь нет никакого недостатка.

3. Рабаш. Статья 7 (1986). 
Важность общей молитвы

Зоар разъясняет, что «Яаков включал три линии». Ведь 
Яаков олицетворяет среднюю линию, которая включает 
правую и левую. «И потому Творцу была желанна его 
молитва, пребывающая в полном совершенстве всех 
трех линий, подобно общей молитве». 

4. Рабаш, 689. Отец и сын

Известно из святых книг, что сыновья приходят испра-
вить то, что родители не успели завершить, поэтому, 
когда Авраам дополнил качество милосердия, родился 
затем Ицхак, чтобы дополнить две другие линии. А ког-
да Ицхак завершил только линию гвуры, пришел Яаков 
и завершил качество тиферет, т.е. среднюю линию. Точ-
но так же все поколения завершают то, чего не завер-
шили предыдущие поколения.



 - 82 -

- Суккот -

5. Рабаш, 378. И поселился Яаков 
на земле проживания отца его

Качество Яакова – это свойство тиферет, находящееся 
от хазе и выше, т.е. свойство будущего мира.

6. Рабаш. Статья 19 (1990). Что 
означает, что Тора называется средней 

линией, в духовной работе - 2

Что означает, что Тора была дана в третьей (сфире), 
то есть тиферет, обозначающая сказанное «Яаков был 
цельный человек» (иш там), и это олицетворяет тифе-
рет, когда «цельный» («там») означает совершенство, 
потому Яаков зовётся «цельным человеком». Ответ на 
это таков: поскольку Тора является свойством средней 
линии, и также Яаков означает среднюю линию, состо-
ящую из правой и левой линий, поэтому всё приходит к 
совершенству. Иными словами, происходит смешивание 
хохмы и хасадим, чтобы работа достигла свойства, ког-
да человек должен состоять и из действий, называемых 
«хасадим», и из хохмы. Так как нельзя, чтобы «мудрость 
его преобладала над действиями».

7. Рабаш. Статья 7 (1986). 
Важность общей молитвы

Яаков включал все три линии. И потому Творцу была 
желанна его молитва, пребывающая в полном совер-
шенстве всех трех линий, подобно общей молитве. По-
этому сказано: «Устрашился Яаков очень, и стало тесно 
ему» – так как Творец устроил ему это, чтобы он молил-
ся, поскольку желал его молитву».



 - 83 -

- Суккот -

Здесь мы видим, что Зоар разъясняет общую молитву 
на одном человеке, и говорит, что Яаков включал три 
линии. 

8. Рабаш. Статья 9 (1991). Что такое 
«запах одежд его» в духовной работе

Поскольку Яаков удостоился совершенства, т.е. из всех 
падений он удостоился достичь совершенства, чтобы 
смогла прийти помощь свыше, поскольку уже было рас-
крыто у него все зло. Получается, что все падения, т.е. 
предательства, называются «намеренными прегрешени-
ями». И когда благодаря им раскрывается свет, мы те-
перь видим, что намеренные прегрешения превратились 
в заслуги, и если бы не падения, он не смог бы достичь 
совершенства.

9. Рабаш, 434. Как хороши 
твои шатры, Яаков - 2

Когда он приходит к совершенству, нужно сразу же по-
стараться найти хисарон. И тогда он переходит к свой-
ству «Как хороши шатры твои, Яаков», являющемуся 
шатром Торы. И тогда он находится на ступени Яакова, 
т.е. в катнуте, а когда он завершил наполнение с помо-
щью Торы, он переходит к совершенству, т.е. к свойству 
Скинии. И так по кругу, пока он не приходит к оконча-
тельному совершенству. А начало выхода начинается с 
выхода из Египта.
А выход начинается не тогда, когда он уже вышел, а 
когда он только хочет выйти из Египта, или даже когда 
он хочет выйти, но не может, и у него есть силы молить-
ся Творцу, чтобы Он вывел его из Египта. Уже тогда он 
начинает идти по истинному пути.



 - 84 -

- Суккот -

10. Рабаш. Статья 18 (1991). Что 
значит, что нужно поднимать правую 

руку над левой, в духовной работе

«Как хороши твои шатры, Яаков», т.е. человек должен 
видеть и стараться ценить, и благодарить Творца, ког-
да он находится внутри шатра Яакова, т.е. в состоянии 
«акевим» (пятки), свойства конца святости (соф де-кду-
ша), и сказать: «Как хороши», т.е. что нет у него до-
статочно разума оценить это состояние и сказать, что 
это хорошее состояние, и поблагодарить Творца. А за-
тем благодаря тому, что он ценит шатры Яакова, он удо-
стоится прийти к состоянию «жилища твои, Яшар-Эль», 
когда Исраэль уже означает свойство рош (голова). По-
лучается, что благодаря ступени Яаков удостоится боль-
шого состояния и головы ступени, которая называется 
свойством «жилища твои, Исраэль».

11. Бааль Сулам. Шамати, 5. Лишма – 
это пробуждение свыше, а зачем 

нужно пробуждение снизу?

Когда человек приходит и говорит, что он приложил 
большое усилие, исполняя Тору и заповеди, Творец го-
ворит ему: «Не Меня призывал ты, Яаков», т.е. не мой 
чемодан взял ты, а этот чемодан принадлежит кому-то 
другому. Раз ты говоришь, что прилагал большие усилия 
в Торе и заповедях, у тебя, наверняка, был другой хозя-
ин, на которого ты работал. Поэтому иди к нему, чтобы 
он заплатил тебе. И потому сказано: «Ибо тяготился ты 
Мной, Исраэль».
Другими словами, тот, кто работает у Творца, не испы-
тывает никаких усилий, а, наоборот, [чувствует] на-
слаждение и подъем духа.



 - 85 -

- Суккот -

12. Бааль Сулам. Газета «Народ» (а-Ума)

Название «Исраэль» происходит от нашего праотца Яа-
кова, который был назван так за проявление господства 
и уважения: «Не Яаков будет отныне имя твое, но – 
Исраэль: ибо ты сражался и с Творцом, и с людьми – и 
одолел». И по его имени мы называемся «Исраэль».

13. Бааль Сулам. Сзади и 
спереди окружил Ты меня

Праотец Авраам стал опорой свойства любви, а праотец 
Ицхак – свойства страха, и два этих свойства суть две 
противоположности, ибо любящий не боится, а всегда 
доверяет своему возлюбленному, и все прегрешения по-
кроет любовь, а боящийся – не доверяет, так как, если 
бы он доверял, он бы нисколько не боялся. Однако пра-
отец Яаков, избранный из праотцов, стал опорой свой-
ства милосердия, другими словами, двух этих противо-
положностей в одном, любви и страха вместе, что, как 
известно, является сутью этого свойства.

14. Бааль Сулам. Шамати, 87. 
Суббота «Шкалим»

[Бааль Сулам] объяснил сказанное в книге Зоар о стихе: 
«Ибо в Яакове выбор Творца» – кто кого выбрал? И Зоар 
отвечает, что Творец выбрал Яакова. И он сказал, что 
вопрос Зоара состоит в том, выбрал ли Творец Яакова. 
Получается, что Яаков не сделал ничего, а всё проис-
ходит путем личного управления. А если Яаков выбрал, 
это означает, что Яаков – тот, кто производит действие, 
т.е. это вознаграждение и наказание.



 - 86 -

- Суккот -

И он ответил, что сначала человек должен начать путь 
с вознаграждения и наказания. А, когда он заканчивает 
этот этап вознаграждения и наказания, тогда мы удо-
стаиваемся и видим, что всё происходит путем личного 
управления, ведь «Он один … делает, и будет делать все 
действия». Но до того, как человек завершил свою ра-
боту в вознаграждении и наказании, невозможно понять 
личное управление.

15. Бааль Сулам. Шамати, 33. По поводу 
жребиев в Йом Кипур и у Амана

Все суды и противоречия проявились, только чтобы 
раскрыть величие Творца. Поэтому у Яакова, «человека 
гладкого», безволосого, не было возможности раскрыть 
величие Творца, потому что у него не было причины и 
необходимости привлекать их. И по этой причине у Яа-
кова не было способности принять благословение Иц-
хака. Потому что у него не было келим, но нет света 
без кли, поэтому Ривка посоветовала ему, чтобы он взял 
одежды Эсава.
И в этом смысл стиха: «Рукой своей держа за пяту Эса-
ва». Другими словами, хотя у него не было никаких во-
лос, он взял это у Эсава. И это то, что увидел Ицхак и 
сказал: «Руки – руки Эсава», но «голос – голос Яако-
ва». Т.е. Ицхаку понравилось это исправление, которое 
произвел Яаков. И благодаря этому у него появились 
келим для благословений.

16. Бааль Сулам. Шамати, 125. 
Наслаждающий субботу

Всякому наслаждающему субботу дают надел без гра-
ниц, ведь сказано: «То наслаждаться будешь в Творце, 



 - 87 -

- Суккот -

и Я возведу тебя на высоты земли, и питать буду тебя 
наследием Яакова…» Не Авраама, о котором сказано: 
«Встань, исходи эту землю в длину ее…» И не Ицхака, 
как сказано: «Ибо тебе и твоему потомству дам все эти 
земли». А Яакова, о котором сказано: «И распростра-
нишься ты на запад и на восток, на север и на юг».

17. Рабаш, 771. По поводу идущего

Известно, что до тех пор, пока человек жив, он называ-
ется «идущим», ведь благодаря занятию Торой и запо-
ведями он каждый день идет от ступени к ступени. Од-
нако после смерти он называется «стоящим», поскольку 
«мертвые свободны». Однако Яаков и после смерти на-
зывается идущим, ибо во всех занятиях Исраэля Торой 
и заповедями в каждом поколении они преуспевают, так 
как он дал им в наследство [хорошие] качества. И по-
тому сказано: «Яаков не умер». А Яаков – со стороны 
тиферет, «ложе его совершенно».

18. Зоар для всех. Глава Эмор. 
Статья «Шмини Ацерет», п. 289

И в этот день Яаков, Тиферет, возглавляет эту радость, 
а все остальные гости, Авраам, Ицхак, Моше, Аарон, Йо-
сеф, Давид, радуются вместе с ним. Поэтому сказано: 
«Счастлив ты, Исраэль! Кто подобен тебе». И также: «И 
сказал мне: "Ты раб Мой, Исраэль, в котором Я прослав-
люсь"».



 - 88 -

- Суккот -

Ушпизин Моше - сфира Нецах 

1. Рабаш, 604. Зачем ждал 
он войны с Амалеком

Моше называется верным пастырем, потому что он был 
пастырем веры. Ведь Моше называется свойством Торы, 
как сказано: «Помните Тору Моше, раба Моего». Поэто-
му, если они прилепились к Моше, они получают силу 
веры. 

2. Рабаш, 711. Не было пророка, 
подобного Моше

Моше – это свойство «нецах», а также он является свой-
ством «даат». Но дело в том, что всегда рассматривается 
его собственная ступень, а не то, что он включает. Т.е. 
даже если у него есть все свойства, тем не менее: каким 
свойством он пользуется? Об этом Тора (говорит), что с 
точки зрения пророчества он был великим.

3. Рабаш. Статья 9 (1987). Величие человека 
зависит от величины его веры в будущее

Известно, что Моше называется «верным пастырем». И 
мой отец и учитель объяснял, что Моше поддерживал 
Исраэль свойством веры, а вера называется «малхут». 
Т.е. он поселил страх небесный, называемый «небесная 
малхут», в народ Израиля. И потому Моше называется 
«райя мээмна», «верный пастырь», по имени веры. Как 
сказано: «И поверили они в Творца и в Моше, раба Его». 
Это о том, что Моше поселил в них веру в Творца.



 - 89 -

- Суккот -

4. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Известно, что в Зоаре Моше назван «верным пастырем». 
Бааль Сулам объяснял, что Моше питал народ Израиля 
верой. И он сказал, что у человека есть все силы, чтобы 
он мог исполнять Тору и заповеди во всем совершен-
стве, кроме свойства веры. И в той мере, в которой у 
него есть вера, он способен вкладывать силы в [духов-
ную] работу.

5. Рабаш. Статья 25 (1987). Что такое 
серьезность в духовной работе

Написано: «Тяжел на уста и тяжел на язык я» сказано о 
Моше. Ведь Моше называется «верным пастырем», по-
скольку свойство Моше называется «вера». А в вере нет 
«уст и языка», поскольку «уста и язык» означает, что 
он объясняет эти вещи с помощью разума и знания. А 
свойство Моше – это свойство веры выше знания.

6. Бааль Сулам. Шамати, 52. 
Прегрешение не гасит заповеди

Когда он преодолевает свое знание – то, что он хочет 
понять, – и принимает всё в вере выше знания, это на-
зывается «низость, больше которой нет в свойстве че-
ловеческом». Получается, что в той мере, в которой 
у него есть требование знать больше, и он принимает 
это в вере выше знания, – выходит, что он находится в 
большей низости.
И отсюда поймем то, что объяснили наши мудрецы о 
стихе: «А муж этот, Моше, был скромным чрезвычай-



 - 90 -

- Суккот -

но» – кроток и долготерпелив, что означает, что он тер-
пел низость в такой степени, выше которой нет.

7. Рабаш, 159. Необходимо 
и важно учиться вере

Человек не терпит веру выше знания, потому что приро-
да человека такова, что он считается с тем, что постига-
ет разумом, ибо к этому его обязывает знание.
В то же время, идти против разума – такое действие 
является презренным, ибо такой [человек] называется 
глупцом. Как сказали наши мудрецы о стихе: «Кто глуп, 
пусть завернёт сюда» – это Моше, где имеется в виду 
свойство веры. Ведь учитель наш Моше называется вер-
ным пастырем, т.е. обладателем веры, поскольку он по-
селил веру в общество Исраэля.

8. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Моше был равноценен всему Исраэлю. И отсюда мы 
учим, что «предводитель народа, на самом деле, есть 
весь народ», ведь вера, которая существует у человека, 
есть весь человек. Т.е. если у него есть свойство Моше, 
называемое верой, то весь народ уже является правед-
никами. И об этом сказано: «Если удостоился, весь на-
род – праведники», ибо «удостоился» означает, что па-
стырем его является вера, называемая Моше.

9. Рабаш, 17. Шхина

Сказали наши мудрецы (Песнь песней, 1): «Моше равно-
ценен шестистам тысячам», т.е. что учитель наш Моше 



 - 91 -

- Суккот -

удостоился такой меры раскрытия божественного, кото-
рая должна была раскрыться всему Исраэлю. И об этом 
сказано: «Шхина говорит из уст Моше», т.е., что Моше 
удостоился общего раскрытия, называемого Шхиной.

10. Рабаш, 199. Устная Тора

«Моше, раб Его» называется «верой мудрецов». Всё, 
что мудрецы говорят, называется: «И поверили они в 
Творца и в Моше, раба Его», т.е. они верят, что Моше 
получил Тору из уст Творца и распространение Моше 
происходит в каждом поколении, поэтому вера мудре-
цов распространяется на продолжение «Моше, раба 
Его» и это называется устной Торой. И каждый учитель 
передает народу то, что он слышал от своего учителя.

11. Бааль Сулам. Шамати, 33. По поводу 
жребиев в Йом Кипур и у Амана

О Моше сказано: «И скрыл Моше лицо свое», т.е. он ви-
дел все противоречия и удерживал их усилиями, прила-
гаемыми в силе веры выше знания. И как сказали наши 
мудрецы: «В награду за "и скрыл Моше лицо свое, ибо 
страшился взглянуть", он удостоился: "И образ Творца 
видит он"».

12. Бааль Сулам. Шамати, 38. Трепет 
перед Творцом – это богатство его

Сказано: «В сокровищнице Творца нет ничего, кроме 
богатства трепета перед небесами». Однако следует 
объяснить, что такое трепет. Это кли, с помощью кото-
рого накапливают богатство, помещая в него все важ-
ные вещи. И [Бааль Сулам] сказал, что трепет – это, как 



 - 92 -

- Суккот -

сказано о Моше, как сказали наши мудрецы: «В награду 
за «и скрыл Моше лицо свое, ибо страшился взглянуть», 
он удостоился: «И образ Творца видит он»». И трепет 
тут состоит в том, что он страшится того большого на-
слаждения, которое есть там, и он не сможет получить 
его ради отдачи. И благодаря тому, что у него был тре-
пет, – благодаря этому, он создал себе кли, в которое он 
мог получать высшее благо.
И в этом состоит работа человека, а кроме этого, всё 
остальное мы относим к Творцу.

13. Бааль Сулам. Шамати, 53. 
По поводу ограничения

Когда Исраэль пришли получать Тору, и вел их Моше к 
подножию горы, как сказано: «И стали они у подножия 
горы» («гора» 'ар' означает «сомнения» 'ирурим'), т.е. 
Моше привел их к концу мысли, и понимания, и разума, 
и нет ступени ниже этой.
И только тогда, когда они согласились на такое состоя-
ние, – работать в нем без всяких колебаний и движений, 
и оставаться в таком состоянии, как будто бы у них был 
самый большой гадлут, и раскрывать в этом радость. 
Ведь это называется: «Служите Творцу в радости». По-
тому что во время гадлута нельзя сказать, что им да-
ется такая работа, которая была бы в радости. Ведь во 
время гадлута радость возникает сама. Однако во время 
катнута им дается работа в радости. И тогда, во время 
катнута, у них должна быть радость, несмотря на то что 
они ощущают катнут. И это – большая работа.
И это называется «главным в рождении ступени» и яв-
ляется состоянием катнута. И это состояние должно 
быть постоянным. А гадлут – это лишь добавка. И нужно 
стремиться к главному, а не к добавкам.



 - 93 -

- Суккот -

14. Рабаш, 691. Тора была дана тайно

«Удовлетворись высшими и пусть [скрижали] не будут 
переданы в руки Моше».
Пусть даст Тору, когда человек на высоте. И пусть 
[скрижали] не будут переданы в руки Моше, который 
называется верным пастырем, ибо руки Моше называ-
ются свойством веры. Таким образом, Сатан обвиняет, 
говоря, что невозможно, чтобы Тора была принята в тот 
момент, когда человек недостоин ее, но совет состоит 
в том, что в руки Моше принять можно, т.е. в свойство 
веры, и тогда это выше знания, и там нет никаких вопро-
сов, ибо все вопросы находятся в только внутри знания.

15. Бааль Сулам. Учение каббалы и его суть

Для какой необходимости Творец уготовил [нам] всю эту 
тяжесть? И это для того, чтобы поднять человека на бо-
лее весомую и важную ступень, чтобы ощутил он Творца 
своего, так же как в [любом] человеческом ощущении, 
уже обретенном им. И как знает он и ощущает желания 
товарища, так же познает пути Творца и т.д. как сказано 
о Моше: «И говорил Творец с Моше лицом к лицу, как 
говорит человек с другом своим». И каждый человек мо-
жет быть подобен Моше, учителю нашему, как извест-
но. И нет и тени сомнения, что всякому, кто посмотрит 
на развитие находящегося перед нами творения, станет 
ясно и понятно великое наслаждение Творящего, дей-
ствие которого постепенно развивается, вплоть до того, 
что ему [т.е. творению] дается то прекрасное ощуще-
ние, что оно может разговаривать и иметь дело с Твор-
цом своим, как говорит человек с другом своим.



 - 94 -

- Суккот -

16. Бааль Сулам. Шамати, 121. Она 
подобна кораблям торговым

Человек должен соединить всё с Творцом, т.е. даже и 
выходы исходят от Творца. А, когда он удостаивается, 
тогда он видит, что и выходы, и входы – всё это от Твор-
ца.
И поэтому он обязан быть скромным. Ведь он видит, что 
всё делает Творец – как выходы, так и входы. И это то, 
что сказано о Моше: «кроток и долготерпелив» – т.е. 
нужно вытерпеть низость. Т.е. на каждой ступени он 
должен удерживать низость. А в тот момент, когда он 
оставляет низость, у него тотчас же исчезают все ступе-
ни Моше, которые он уже постиг. И достаточно понима-
ющему.
И это называется терпением. Ведь низость есть у каждо-
го, однако не каждый ощущает низость как нечто хоро-
шее. Получается, что они не желают терпеть. Тогда как 
учитель наш Моше терпел скромность. Поэтому он назы-
вается «скромным». Т.е. у него была радость от низости.

17. Бааль Сулам. Письмо 10

Сказано: «И ответил Моше, и сказал: «Но ведь не по-
верят они мне... ибо скажут: "Не открывался тебе Тво-
рец"»». Т.е., - поскольку «святые уста» находились в 
изгнании, что называется, «ибо косноязычен я, и тяже-
ло мне говорить». Потому Моше, пастырь верный, го-
ворит Творцу: «Но ведь не поверят они мне», ибо даже 
если я соединю Исраэль с собой и притяну на них неко-
торый свет свыше, ведь клипа Паро высосет и отберет 
его у них. И хотя и соединены они со мной, все равно 
не послушают они голоса моего». Дело в том, что, хотя 
у клипы Паро и есть власть над ними, и уста и речи их 



 - 95 -

- Суккот -

в изгнании, – все равно, если бы верили в пастыря вер-
ного как следует, могли бы сыновья Исраэля услышать 
голос Моше, который выше уст и речей. И если бы укре-
пились в этом, конечно, спаслись бы от клипы Паро.

18. Рабаш. Статья 17 (1991). Что 
означает: «Ибо ожесточил Я 

сердце его» в духовной работе

Когда человек ощущает свою низменность, он должен 
верить, что это исходит от святости. И это подобно ска-
занному о Моше (Шмот 2:11): «И вышел он к братьям 
своим, он присматривался к тяжким работам их; и уви-
дел он, что человек из египтян бьет человека из Исраэ-
ля из братьев его. И оглянулся он туда и сюда, и видя, 
что нет никого…». 
И с точки зрения духовной работы надо объяснить, что 
именно когда в человеке уже есть свойство Моше, озна-
чающее ступень Торы, тогда он может понять, как че-
ловек из египтян, то есть желание получать для себя, 
говорит, что он называется человеком. И благодаря этой 
силе, называемой ступенью Торы, он видит, как он бьет 
человека из Исраэля, т.е. у Исраэля человеком назы-
вается именно тот, кто не действует как животное. То 
есть человеком называется тот, кто не использует свои 
животные желания, и это как сказано «видя, что нет ни 
одного человека», то есть, что никогда из него не по-
лучится человек его собственными силами. И это пото-
му, что в человеке есть свойство Моше, то есть свойство 
“верный пастырь (это свойство пастыря веры для всего 
Израиля). И это свойство пробуждает человека увидеть 
истину, состоящую в том, что человек никогда не по-
стигнет свойство «человека» самостоятельно. И потому 
сказано «видя, что нет ни одного человека». Это при-



 - 96 -

- Суккот -

водит его к тому, чтобы он просил у Творца, чтобы Он 
дал ему веру в Творца, и благодаря этому он придет к 
слиянию с Творцом.

19. Рабаш. Статья 35 (1986). 
Пятнадцатое ава

Говорил мой отец и учитель о том, что сказал Творец 
Моше (Шмот, 5): «И сказал ему Творец: "Что у тебя в 
руке?" И ответил: "Посох". И сказал ему Творец: "Брось 
его на землю, и он превратится в змея"». И пал Моше 
пред ним...». И объяснял (рабби Йехуда Ашлаг), что ру-
ками Моше называется свойство веры. И это свойство 
низкое по важности. Потому что человек всегда стре-
мится только к знанию, и когда он видит, что его разум 
не может постичь того, что он желает, то тогда нет у 
него никакой возможности достичь этого, ведь он счи-
тает, что уже достаточно много приложил усилий, чтобы 
все его действия были только во имя небес, а сейчас 
даже не может сдвинуться с места ни на йоту. Поэтому 
его тело говорит ему, чтобы устранился от этой цели, 
и даже чтобы не смел думать, что когда-либо сможет 
достичь ее. И тогда сказал ему Творец: «Брось на зем-
лю...» – т.е. сделай так перед народом Израиля.

20. Рабаш, 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

Если намерение его в этом – чтобы прийти к «ради не-
бес», а не ради собственной выгоды, от этого он может 
удостоиться свойства Избавителя Исраэля, называемого 
свойством Моше, как сказали наши мудрецы: «Распро-
странение Моше происходит в каждом поколении».



 - 97 -

- Суккот -

А если он удостоится свойства Моше, называемого Из-
бавителем Исраэля, который спасет их, выведя из Егип-
та, – надо видеть [это] заранее, чтобы помешать ему до-
стичь состояния выхода из египетского изгнания.
Однако, как можно убедиться, что он работает ради от-
дачи, ведь он всё еще находится в Египте, что означает 
свойство «ради собственной выгоды», а не ради отдачи. 
Но сейчас он хочет удостоиться этого, и об этом сказано: 
«Он передал им признак: захар (мужское свойство) – 
лицом вниз, некева (женское свойство) – лицом вверх».

21. Рабаш,924. И говорил Всесильный Моше

«И говорил Всесильный Моше, и сказал ему: Я - Тво-
рец».
Нужно понять, о чем говорит нам это высказывание. Ви-
димо, это относится к вопросу учителя нашего Моше в 
конце главы Шмот, где сказано: «И с тех пор, как при-
шел я к фараону говорить от имени Твоего, хуже стало 
этому народу, а избавить не избавил Ты народ Свой».
Вопрос Моше касался того, что когда он сказал им, что 
они должны работать в свойстве лишма, все подумали, 
что они станут сильнее и мощнее в своей работе. А фак-
тически вышло наоборот – они ослабели от работы.
В таком случае, они стали кричать на Моше: «Что хоро-
шего сделал ты нам? Ведь ты обещал нам, что мы вый-
дем из Египетского изгнания, – то есть, что наше знание 
в изгнании, – и с помощью пути, который ты даешь нам, 
чтобы мы работали лишма, мы выйдем на свободу из 
рабства тела, называемого фараоном. А на самом деле, 
у нас нет энергии. В таком случае, наш разум подска-
зывает нам, что той возвышенной цели, которая есть у 
тебя, мы достичь не сможем». 



 - 98 -

- Суккот -

На это приходит ответ: «И говорил Всесильный Моше». 
Всесильный – это свойство природы, т.е. с точки зрения 
природы вы правы, что у вас нет энергии продолжать 
свою работу. «И сказал: ему Я – Творец», Творец – это 
свойство милосердия, и с точки зрения милосердия Его 
можно привлечь силы и энергию, которые выше приро-
ды и выше разума, и тут им уже не о чем спорить.
Ведь все споры, которые человек может вести, опирают-
ся только на доводы разума, тогда как выше разума всё 
возможно, нужно только укрепиться в свойстве веры, 
что Творец может помочь в отношении «выше приро-
ды». И, по сути, невозможно получить ничего выше при-
роды, прежде чем человек решил, что внутри природы 
это невозможно.
И только после того, как он пришел к отчаянию в от-
ношении природы, тогда он сможет просить помощи с 
небес, чтобы ему помогли выше природы. 

22. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

До того, как Моше пришел к народу Израиля с поруче-
нием от Творца, который желает вывести их из Египта, 
народ Израиля занимался работой Творца, но они были 
в порабощении фараона, царя Египетского. А «фараон, 
царь Египетский» – это желание получать, которое есть 
в творениях, когда человек не способен делать ничего, 
кроме как ради собственной выгоды. И оно властвует 
над всеми творениями и притесняет всех, кто хочет вы-
йти из-под его власти, т.е. работать на благо ближнего.
А Моше пришёл к народу Израиля и сказал им, что Тво-
рец желает вывести их из-под власти фараона, т.е., вы-
вести каждого, принадлежащего народу Израиля, из-под 
власти его собственного фараона, который существует у 
каждого [человека] частным образом. 



 - 99 -

- Суккот -

И отсюда каждый понимает, что миссия Моше состоит 
в том, что мы должны войти в работу лишма. И тогда 
разум подсказывает, что сейчас, если мы начинаем идти 
путем истины, т.е. ради Творца, что означает, что у каж-
дого во время совершения работы Творца будет наме-
рение ради отдачи, каждый, наверняка, начнет сейчас 
[делать] свою работу с большей силой и с огромным во-
одушевлением. И стремление его будет таким большим, 
что ему будет трудно выйти из этого хотя бы на мгно-
вение, чтобы начать думать еще и своих материальных 
нуждах, даже самых необходимых, поскольку сейчас он 
работает ради небес. И хотя он еще не вошел в эту рабо-
ту, когда у него будет такое ощущение, что он работает 
ради небес, в любом случае, раз он хочет идти путем ис-
тины, тело наверняка согласится с ним легче, чем если 
бы он работал не на пути истины, т.е. лишма.
Однако в реальности всё наоборот. Ведь именно когда 
он хочет идти по пути лишма, тело начинает сопротив-
ляться, и тогда начинаются все его претензии, т.е. пре-
тензия фараона, царя Египетского, а именно претензия: 
«Кто этот Творец, чтобы я слушался Его голоса?», а так-
же претензия грешника, который заявляет: «Что это за 
работа у вас такая?» И тогда работа начинает идти тя-
жело, и каждый раз он нуждается в большем преодоле-
нии.



 - 100 -

- Суккот -

Ушпизин Аарон - сфира Ход 

1. Рабаш, 474. И услышал 
ханааней, царь Арада

Приди и увидь: Аарон был правой рукой тела, т.е. Ти-
ферет. Поэтому сказано: «Он направлял десницу Моше, 
руку славы его (Тиферет)», – т.е. Аарона, правую руку 
Тиферет».
Известно, что Аарон называется дружкой царицы, т.е. 
для того, чтобы принять на себя ярмо малхут небес, им 
нужно было свойство Аарона, называемое хесед, т.е. 
свойство «хафец хесед». Что означает, что в каком со-
стоянии он бы ни находился, он доволен, потому что 
принятие малхут небес происходит со стороны хеседа, а 
не со стороны хохмы, а наоборот выше знания.

2. Рабаш. Статья 1 (1986). И пошел Моше

Следует знать, что «правая рука» символизирует мило-
сердие (Хесед) – сосуд отдачи. Иными словами, он же-
лает лишь совершать милосердие и отдачу. И Аарон сво-
ей силой привлекал эту силу к народу Исраэля.
Как следствие, никто не мог сражаться с Исраэлем. Ведь 
тело, по природе, дает человеку понять, что если он по-
слушается его, то оно даст ему множество наслаждений. 
Если же тело слышит, что человек желает одной лишь 
отдачи, тогда он видит, что оно не в силах говорить с 
ним.
Силу отдачи они получали от первосвященника Ааро-
на, представлявшего свойство милосердия, и были сли-
ты с ним – а потому находились под его управлением. 
Как следствие, когда Аарон умер, народ утратил силу 



 - 101 -

- Суккот -

отдачи, и тогда началась война с получением для себя – 
ведь тело нашло возможность заводить спор. 

3. Рабаш. Статья 1 (1986). И пошел Моше

Основные усилия начинаются в то время, когда чело-
век хочет идти выше знания и должен получить эту силу 
свыше. Она приходила к ним в силу свойства Аарона – 
теперь же он сам должен привлекать эту силу, т.е. про-
сить Творца о помощи.
Соответственно, можно провести различие между двумя 
категориями:
1. Человек, который ждет, чтобы Творец помог ему по-
лучить эту силу, – стоит и дожидается этого.
2. Человек, у которого нет терпения, чтобы ждать по-
мощи Творца, приступает к работе, а потом взывает и 
просит Творца, «ибо дошла вода до самой души». И по-
скольку он уже пришел к ясному знанию о том, что толь-
ко Творец может ему помочь, постольку получает тогда 
помощь.

4. Бааль Сулам. Ор а-Баир, 17

Аарон – от слова «размышление» 'ирур'. И он пред-
шествует и является причиной Моше, и он относится к 
пробуждению снизу, предшествующему пробуждению 
свыше, которое называется Моше. Поэтому Моше на-
зывается «другом Царя», а Аарон – «другом царицы». 
Однако оба они равны в пророчестве, «ибо уста коэна 
должны хранить знание… ибо посланник Творца Воинств 
он». И потому Аарон и сыновья его приносят все жертвы 
в мире, и это благодаря миру 'шалом'. И он владеет тай-
ной тройного благословения.



 - 102 -

- Суккот -

5. Рабаш, 743. Переходы сынов Исраэля

Самому человеку невозможно почувствовать. И поэтому 
каждый нуждается в учителе, который будет его настав-
лять. А человек должен верить, что все сказанное ему 
учителем – это слова Творца. Иначе человек не согла-
сится оставить свое место и принять на себя тяготы пути. 
А порядок выходов и походов определяется именно 
Моше и Аароном. Поскольку Моше зовется «друг Царя», 
а Аарон – «друг царицы». Ведь Аарон зажигает свечи, 
то есть делает исправление свойств, чтобы были спо-
собны и пригодны для получения света, что означает, 
что он подготавливает Собрание (Кнессет) Израиля. А 
Моше – это свойство притяжения света Торы, что озна-
чает «друг Царя», то есть притяжение света в исправ-
ленные сосуды. 

6. Зоар для всех. Глава Ваера. Статья 
«Возьми свой посох», п.117

«Чтобы подчинить всех тех, кто исходит от левой сто-
роны», нужен посох Аарона, «потому что Аарон исходит 
от правой, ибо он коэн, а левая сторона подчиняется 
правой».

7. Рабаш. Статья 18 (1991) «Что значит, 
что нужно поднимать правую руку 

над левой, в духовной работе»

Сказано об Аароне: «И воздел Аарон руки свои». Слово 
«руки» 'ядав' написано без буквы «йуд», что означает 
одну руку, и это связано с тем, что следует поднять пра-
вую руку выше левой. И мы спросили, чему это учит нас 
в [духовной] работе. И сказанное выше следует объяс-



 - 103 -

- Суккот -

нить так, что, когда человек должен идти в левой ли-
нии, он должен остерегаться, чтобы правая линия всег-
да была выше левой. Это означает, что когда он идет в 
левой и смотрит на картину своей работы, – находится 
ли она в совершенстве или нет, – он должен остерегать-
ся, чтобы иметь возможность сейчас же вернуться в пра-
вую. Т.е., как сказано выше, чтобы у него была возмож-
ность всё время быть в совершенстве и на пути истины, 
иначе говоря, как сказано выше, быть довольным своей 
долей, и это называется «задерживающей силой».

8. Зоар для всех. Глава Трума. Статья 
«Моше, Аарон и Шмуэль», п. 404

Аарон удостоился высшего пророчества над всеми 
остальными коэнами, и удостоился высшего священнос-
лужения над всеми ними, ибо был он великим коэном.

9. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Сказал Моше: «Но ведь не поверят они мне», что озна-
чает, что они не захотят принять на себя путь работы в 
свойстве веры выше знания. И тогда сказал ему Творец: 
«Что это у тебя в руке?» – «Посох» – «Брось его на зем-
лю!» И тогда тотчас же «и превратился он в змея». Т.е. 
между посохом и змеем нет промежуточного состояния. 
Ведь это, для того чтобы знать, находится ли он в свято-
сти или в Ситре Ахре.
Получается, что, как бы то ни было, у них нет другого 
совета, кроме как принять на себя свойство веры выше 
знания, называемое «посох». И посох этот должен быть 
в руке, и не [следует] бросать этот посох. И потому ска-
зано: «Расцвел посох Аарона», т.е. все цветения, кото-



 - 104 -

- Суккот -

рые были у него в работе Творца, происходили именно 
на основе посоха Аарона.
И это, потому что Он хотел дать нам признак, чтобы [мы 
могли] знать, идет ли он по пути истины или, страшно 
подумать, нет. Он дал [нам] признак, чтобы мы могли 
узнать только фундамент работы, т.е. на какой основе 
он работает. Если основой его является посох – это свя-
тость. А если его основой является [свойство] «внутри 
знания» – это не путь, который приведет к святости.

10. Рабаш, 907. А когда опускал 
свою руку, одолевал Амалек

Сказано: «И руки Моше отяжелели», т.е. Исраэлю было 
тяжело и трудно удерживать важность, т.е. руки Моше. 
Т.е. они ощущали свойство тяжести веры, иначе гово-
ря, для них было бременем и грузом принимать на себя 
ярмо веры.
«И взяли они камень и положили под него». «Камень» 
'эвен' – от слова «понимание» 'авана'. И это значит, что 
они взяли все понимания и доводы разума и поместили 
их под Моше, т.е. под веру. Т.е. чтобы вера, называемая 
свойством Моше, опиралась на разум, называемый «по-
ниманием» 'авана' и «камнем» 'эвен'.
«А Аарон и Хур поддерживали руки его», или веру, т.е. 
они помогали Исраэлю поднимать руки Моше. Другими 
словами, они давали народу Исраэля силу поднимать 
веру. Это означает: «И были руки его верой до захода 
солнца». Другими словами, они приняли на себя веру до 
степени отмены всей силы разума, которая называется 
«солнце».



 - 105 -

- Суккот -

11. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Если его работа опирается на земную основу, он всегда 
может быть в порядке. Тогда как, если основа его ра-
боты опирается на свойство отдачи и «выше знания», 
он всегда нуждается в усилиях, чтобы не упасть в свой 
корень получения и «внутри знания». И нельзя отвле-
каться ни на мгновение, иначе он падает в свой земной 
корень, называемый свойством «праха», как сказано: 
«Ведь из праха вышел ты и в прах вернешься». И это 
было после греха Древа Познания.
И [человеку] дано выяснение, работает ли он в святости 
или, страшно подумать, наоборот, потому что «другой 
бог оскоплен и не принесет плодов». Этот признак нам 
дает книга Зоар – что именно на основе веры, называ-
емой свойством посоха, мы удостаиваемся плодиться и 
размножаться в Торе, как сказано выше. И это называ-
ется: «Расцвел посох Аарона», т.е. цветение и рост воз-
никают именно благодаря посоху.

12. Рабаш. Статья 14 (1986). Для 
чего нужны сосуды египтян

Когда Моше и Аарон пришли к сыновьям Исраэля. Ска-
зано об этом: «И пошел Моше с Аароном, и собрали всех 
старейшин сыновей Исраэля. И пересказал Аарон все 
слова, которые сказал Творец Моше, и совершил знаме-
ния пред глазами народа. И поверил народ, и услыша-
ли».
Отсюда мы видим, что как только Моше и Аарон пришли 
к сыновьям Исраэля, те приняли на себя верой выше 
знания все слова, сказанные Творцом Моше. Всё, что 
египтяне давали им понять, со всеми вопросами и слож-



 - 106 -

- Суккот -

ностями работы на отдачу, осталось без внимания, так 
как они пошли выше знания. И потому пребывание в 
изгнании всё это время никак не могло теперь на них 
отразиться.

13. Рабаш. Статья 14 (1986). Для 
чего нужны сосуды египтян

По поводу заимствования сосудов у египтян. Творец 
сказал Моше, чтобы он попросил сыновей Исраэля взять 
в долг сосуды у египтян. Мы спросили: почему Творец 
должен был просить это у них? И почему народ Исраэ-
ля не захочет позаимствовать эти сосуды? Ответ таков: 
когда Моше и Аарон пришли с поручением от Творца, 
чтобы вывести народ Исраэля из изгнания, «поверил 
народ, и услышали» – верой выше знания, и не нужда-
лись более ни в чем, и не было у них никакой нужды в 
высоких ступенях, но было достаточно им того, что они 
смогут реализовывать принципы Торы без всяких помех 
со стороны египтян.

14. Рабаш. Письмо 72

Как можно сказать, что до того, как Моше и Аарон при-
шли к народу Израиля с миссией от Творца, они [т.е. 
Исраэль] не были в такой степени погружены во врата 
скверны, но именно после того, как пришли Моше и Аа-
рон и они увидели все знамения и чудеса, происходив-
шие в Египте, они настолько упали во врата скверны? 
Но дело в том, что всё зависит от ощущения, ведь чело-
век не способен самостоятельно почувствовать никакую 
истинную реальность, как сказали наши мудрецы: «Че-
ловек не видит свои собственные изъяны», и: «Человек 
учится только в том месте, к которому лежит его серд-



 - 107 -

- Суккот -

це». И, так или иначе, он не может увидеть истину, как 
она есть. И это помощь свыше, чтобы он смог увидеть 
истину. 
Поэтому до того, как пришли Моше и Аарон, они не ви-
дели истины. Но потом, когда они увидели все знамения 
и т.п., они удостоились увидеть истину, как она есть, 
то есть, увидели, что они уже находятся на последнем 
уровне 49-ти врат скверны. И тогда они удостоились 
избавления, то есть после того, как ощутили горечь, у 
них появилась способность вознести истинную молитву 
о состоянии, в котором они находятся. Получается, что и 
горечь является помощью от Творца, – [что произошло] 
благодаря Моше и Аарону, и знамениям, и чудесам, ко-
торые показал им Творец.

15. Рабаш, 417. И сделал так Аарон

Согласно учению Бааль Сулама, получается, что глав-
ное выйти из собственной выгоды, т.е. что человек мо-
жет жертвовать собой, тоже опираясь на собственную 
выгоду.
Поэтому, когда он увидел, что он отказывается от соб-
ственной выгоды, раздавая милостыню, он узнал, что 
всё его самопожертвование основано на фундаменте 
«ради отдачи», поэтому сказал он: «Пусть твоя доля бу-
дет моей долей …» Имеется в виду не только поступок 
с милостыней, но и дела, когда он сидит и занимается 
Торой, и публично собирает народ, так как всё это было 
на основе «ради отдачи».
И таков смысл [комментария Раши]: «это указывает на 
то, что Аарон не изменил, [то, что было заповедано]». 
Ибо строительство светильника – это большая ступень, 
и наслаждение тут очень велико, а чем больше наслаж-
дение, тем труднее работать ради отдачи. И в этом смысл 



 - 108 -

- Суккот -

того, что он «не изменил», и всё было основано на том, 
«как повелел Творец Моше».

16. Зоар для всех. Глава Цав. Статья 
«Вот помазание Аарона», п. 162

«Вот (зот) помазание Аарона и помазание его сыновей». 
«Зот», Малхут, это помазание Аарона, ибо Аарон проис-
ходит от Хохма, и он несет от высшего елея помазания 
свыше, т.е. Хохма, и несет его вниз, в Малхут, и благо-
даря Аарону была помазана Малхут от святого помаза-
ния, дабы благословиться. Поэтому сказано: «Вот (зот) 
помазание Аарона и помазание его сыновей».

17. Зоар для всех. Глава Эмор. Статья 
«МАН, колодец, облака величия», п. 260

Облака величия – благодаря заслугам Аарона, явля-
ющегося основой (меркава) для Хеседа, как сказано: 
«Лицом к лицу являлся Ты, Творец, и облако Твое стоит 
над ними». И сказано: «И покрывало облако курения». 
И так же, как в курении семь облаков, так же и здесь 
«И облако Твое стоит над ними» – это тоже семь обла-
ков. Потому что во время воскурения семь облаков были 
связаны вместе, и Аарон был во главе всех семи обла-
ков, так как семь облаков – это свойства ХАГАТ НЕХИМ, 
а Аарон – основа (меркава) свойства Хесед, являюще-
гося первой сфирой из них, и он связан им в каждом 
дне с другими шестью облаками, Гвура-Тиферет-Не-
цах-Ход-Есод-Малхут. И поэтому облака считаются за-
слугой Аарона, поскольку свойство Хесед находится во 
главе этих облаков и содержит их все.



 - 109 -

- Суккот -

Ушпизин Йосеф - сфира Есод 

1. Зоар для всех. Новый Зоар. Глава 
Ваешев. Статья «Продажа Йосефа», п. 13

Йосеф-праведник считается седьмой сфирой, как в сфи-
рот Зеир Анпина. Как Он создал это в высшем мире, так 
Он создал это и в нижнем мире, 6 истинных правед-
ников: Авраам, Ицхак, Яаков, Давид, Моше, Аарон. И 
единственного, седьмого – Йосефа.

2. Зоар для всех. Новый Зоар. Глава Ваешев. 
Статья «Продажа Йосефа», пп. 22-24

Благодаря праведнику, т.е. Йосефу, мир получает пита-
ние. Как сказано: А Йосеф продает хлеб всему народу. 
Что такое «продает хлеб» 'машбир'? Сначала он пита-
ется 'шовер' от высшего мира, как сказано: «Глаза всех 
ждут тебя», а потом питает нижний мир. Йосеф называ-
ется «всё» 'коль', как сказано: «И обеспечивал Йосеф». 
Поэтому Йосеф-праведник и высшая опора называет-
ся словом «всё», поскольку он обеспечивает питание 
мира, ибо от него выходит питание малхут, а от мал-
хут – во все миры. «Всё» 'коль' – от слова обеспечение 
'калкала'. Как сказано: «Оттуда он стал пастырем камня 
Исраэля», ибо малхут, называемая «камнем Исраэля», 
получает питание от Йосефа, есода. И потому он назы-
вается «всё».

3. Бааль Сулам. Шамати,102. «И возьмите 
себе плод дерева великолепного»

Услышано на ушпизин  Йосефа.



 - 110 -

- Суккот -

«И возьмите себе… плод дерева великолепного», т.е. 
свойство праведника, который называется «деревом 
плодоносным», и в этом вся разница между святостью и 
Ситрой Ахрой – что «другой бог будет выхолощен и не 
принесет плодов». В то же время праведник называется 
«великолепием» 'а-дар', поскольку он приносит плод, 
который «живет» 'дар' на его дереве из года в год. По-
этому сказано о Йосефе: «Он обеспечивает пропитани-
ем все народы земли», т.е. он питает их теми плодами, 
которые были у него. А у них плодов не было. И потому 
каждый чувствовал его состояние – происходит ли оно 
от доброй стороны или наоборот.

4. Рабаш, 378. И поселился Яаков 
на земле проживания отца его

Главное раскрытие – от хазе и ниже, и это свойство 
НЕХИ. А главное – это средняя линия, называемая есо-
дом, т.е. свойство Йосефа. Поэтому сказано: «А Исраэль 
любил Йосефа».
И есть средняя линия наверху, называемая «тиферет», 
и она разрешает спор между хеседом и гвурой, и сред-
няя линия от хазе и ниже, которая называется «есод», 
разрешающая спор нецаха и хода. И главная работа со-
стоит в подчинении левой линии, и именно средняя ли-
ния подчиняет ее.

5. Рабаш, 675. Свойство Йосефа

«Этим миром» называется малхут, являющаяся получа-
ющим кли. А «будущим миром» называется бина, явля-
ющаяся отдающим кли. В таком случае: мало им, что они 
занимаются отдающими келим ради отдачи, они хотят 
еще и удостоиться получения ради отдачи – это назы-



 - 111 -

- Суккот -

вается: «воспылал на него гнев Йосефа», который яв-
ляется средней линией сфирот НЕХИ, называемой НЕХИ 
де-келим и ГАР светов, и он разозлился из-за того, что 
еще не удостоился свойства открытых НЕХИ, называе-
мых есодом, т.е. свойством «Йосеф».

6. Рабаш, 501. Мера истины - 1

Форма Йосефа – это основа (есод) союза. Ибо он явля-
ется свойством «праведник – основа». 

7. Зоар для всех. Новый Зоар. Глава 
Ваешев. Статья «Продажа Йосефа», п.15

Сказано: «Росток плодоносный Йосеф, росток плодонос-
ный при источнике». Ибо нет среди всех органов тела 
того, кто принес бы плоды, кроме праведника, основы 
этого мира. Поэтому называется Йосеф, являющийся ос-
новой (есодом), «росток плодоносный» 'бен порат' – от 
слов «плодись и размножайся» 'пре у-рве'.

8. Рабаш. Статья 3 (1984). 
Любовь к товарищам - 1

Сказано о Йосефе: «И нашел его человек, когда он блу-
ждал в поле. И спросил его тот человек: "Что ты ищешь?" 
Он ответил: "Братьев своих я ищу. Скажи мне, где они 
пасут?"» 
Поле, где блуждает человек, – это место, где должен 
расти урожай, дающий пропитание миру. Полевые ра-
боты – пахота, посев и жатва. Сказано об этом: «Сеяв-
шие в слезах – будут жать в радости». И это называется 
«поле, благословенное Творцом».



 - 112 -

- Суккот -

Бааль Турим объясняет, что заблудиться в поле – зна-
чит сбиться с дороги, не знать истинного пути, ведущего 
туда, куда ты должен попасть, – к Творцу. Подобно за-
плутавшему в поле ослу, человек начинает думать, что 
никогда не достигнет своей цели.
«И спросил его тот человек: "Что ты ищешь?" Иными 
словами: чем я могу помочь тебе? «Он ответил: "Брать-
ев своих я ищу"». Если я буду вместе с братьями, т.е. 
буду в группе, где есть любовь к товарищам, тогда я 
смогу подниматься по пути, ведущему к дому Творца.
Путь этот, называющийся «путем отдачи», противен на-
шей природе. И чтобы идти по нему, есть лишь один 
способ – товарищеская любовь, благодаря которой каж-
дый может помогать своим товарищам.
«И сказал человек: "Они отступились от этого"». Раши 
объясняет: они отступились от братства – то есть не же-
лают соединиться с тобой. В итоге, это привело к тому, 
что народ Исраэля попал в египетское изгнание. И что-
бы выйти из Египта, мы должны объединиться в группу, 
где все желают товарищеской любви. Благодаря этому 
мы удостоимся выйти из Египта и получить Тору.

9. Рабаш, 703. Микец

Йосеф побывал в яме дважды:
1.Из-за своих братьев, как сказано: «И бросили его в 
яму».
2.Из-за начальника телохранителей, как сказано: «И 
спешно вывел его из ямы».
И в плане морали следует сказать, что «яма», т.е. тюрь-
ма, это что человек находится под властью злого нача-



 - 113 -

- Суккот -

ла, т.е. он находится у него в заключении, и у человека 
нет никакой возможности выйти из-под его власти.
Таким образом, Йосеф, благодаря исполнению запове-
ди почитания отца с помощью свечения этой заповеди 
увидел, что находится в тюрьме, ведь во время тьмы ис-
тина не видна. Однако тогда это было только благодаря 
его братьям, являющимися Исраэль, т.е. он видит, что 
идет путем Творца, но только причина, заставляющая 
его делать эту работу, это окружение, т.е. он находится 
в окружении Исраэля.
Получается, что он находится в тюрьме этого окруже-
ния, т.е. он обязан заниматься Торой и заповедями из-
за окружения. А когда человек удостаивается больше-
го света, он видит истину и видит, что не находится в 
тюрьме Исраэля, а в действительности находится под 
властью клипы.
И потому он удостоился благодаря этому событию, т.е. 
он удостоился называться праведником, и тогда он ви-
дит, что Потифар поместил его в тюрьму, и видит, что 
это самая настоящая клипа. Тогда есть место для молит-
вы, чтобы Творец вызволил его из тюрьмы.
Ибо насколько человек видит, что он нуждается в Твор-
це, чтобы Он помог [ему] – не в излишествах, а только в 
самом необходимом – молитва его более истинная. Поэ-
тому она принимается наверху, и Творец выводит чело-
века из тюрьмы, и он удостаивается быть среди встре-
чающих лик Шхины.

10. Бааль Сулам. Письмо 10

Начало египетского изгнания и рабство начинается со 
слов: «И восстал новый царь над Египтом, который не 
знал Йосефа», и это означает, что раскрылась новая 



 - 114 -

- Суккот -

власть в разуме каждого, новая власть недавно явив-
шаяся, потому что упали со своей прошлой ступени, как 
сказано выше, «изгоняется ученик, изгоняют и учителя 
его вместе с ним». Но в любом случае, не знали они 
Йосефа, т.е. не постигли его больше, чем оценивали 
его в сердце своем. Поэтому представляли себе в серд-
це своем образ Йосефа подобный им самим, и, поэтому, 
«не знали Йосефа», и началось рабство, потому что, не 
будь это так, наверняка праведник, защитил бы их, и не 
представилось бы им совершенно изгнание и рабство.

11. Бааль Сулам. Шамати, 33. По поводу 
жребиев в Йом Кипур и у Амана

Свойство «утро 'бо́кер' Йосефа», как сказано: «Утром, 
[как появился] свет, мужей отпустили, их и их ослов». 
Т.е. он уже удостоился света, пребывающего над этими 
противоречиями. Ведь благодаря этим противоречиям, 
которые называются «критикой», и когда он хочет пре-
одолеть их, – это происходит с помощью привлечения 
на них света.
И это, как сказано: «Пришедшему очиститься помога-
ют». А поскольку он уже привлек свет на всю критику, 
и ему нечего больше добавить, – потому что у него уже 
закончилась вся критика, – тогда критика и противоре-
чия прекращаются сами собой. И это согласно закону, 
что ни одно действие не может быть впустую, так как не 
может быть работника без цели.
А, на самом деле, следует знать, что то, что человеку 
кажутся вещи, противоречащие управлению Доброго и 
Творящего Добро, – это только, чтобы человек был обя-
зан привлечь высший свет на эти противоречия, ког-
да он хочет преодолеть эти противоречия. А иначе он 
не может преодолеть [их]. И это называется величием 



 - 115 -

- Суккот -

Творца, которое он привлекает, когда у него есть про-
тиворечия, называемые судами.
Другими словами, эти противоречия могут отмениться, 
если он желает их преодолеть и только если он привле-
кает величие Творца. Получается, что именно эти суды 
приводят к привлечению величия Творца. 

12. Рабаш, 646. Порожденные 
Яаковом – Йосеф

когда он увидел всех предводителей [Эсава], удивился 
Яаков, как может он покорить их. И на это отвечают, 
что одна искра выходит от Йосефа, так как Йосеф есть 
свойство праведника, называющегося дающим. И когда 
он берет на себя свойство отдачи, у него есть способ, 
не дающий им войти, ибо они сейчас же будут сожжены 
намерением на отдачу. Но если он даст им войти, он уже 
не сможет одолеть их.

13. Рабаш,646. Порожденные 
Яаковом – Йосеф

«[Будет] дом Йосефа пламенем». Ведь пламя есть вещь 
не постоянная, но огонь его поднимается в виде подъ-
емов и падений. Поэтому всякий раз, когда возникают 
вопросы Эсава, он сейчас же укрепляется и воспламе-
няется силой желания отдавать и не дает этим предво-
дителям войти в сердце свое, а из множества пламени 
потом возникает постоянный огонь, что является свой-
ством Яакова. Т.е. благодаря тому, что он всякий раз 
воспламеняется в подъемах и падениях, впоследствии 
он удостаивается постоянного огня.



 - 116 -

- Суккот -

14. Рабаш. Статья 8 (1987). Разница 
между милостью истинной и неистинной

Яаков заповедал сыну своему Йосефу:
Чтобы он делал милость истинную. Ведь начало работы 
состоит в том, что нужно прийти к «лишма», и это на-
зывается «отдача ради отдачи», и нельзя требовать ни-
какой компенсации за эту работу. И это смысл того, что 
Раши объясняет, что милость, которую оказывают умер-
шим, это когда человек не рассчитывает ни на какое 
вознаграждение. Когда делают только милость, т.е. дей-
ствия по отдаче ради отдачи, не ожидая за это оплаты.

15. Рабаш, 505. Истинная милость

«И призвал он [Яаков] сына своего Йосефа, и сказал 
он ему: … и содеял со мной милость истинную». И объ-
ясняет Раши: «Истинная милость, это когда человек не 
ожидает вознаграждения». И … спрашивает, почему он 
позвал именно Йосефа, и отвечает: потому что [именно] 
у него была возможность.

16. Рабаш. Письмо 27

Праотец Яаков, являющийся свойством истины, завещал 
перед смертью, т.е. дал завещание Йосефу, предписы-
вающее ему совершить с ним истинную милость (хесед). 
Т.е. благодаря этому он удостоится свойства истины, 
т.е. будет целиком на отдачу, а это было у всех сыно-
вей, а он завещал это именно Йосефу, т.е. чтобы после 
его смерти он не принимал в расчет, что братья продали 
Йосефа.
И хотя Йосеф видит, что его братья нанесли ущерб своей 
продажей, в любом случае он должен работать только в 



 - 117 -

- Суккот -

свойстве истины, т.е. отдавать. А исправление ущерба 
относится только лишь к Творцу.

17. Бааль Сулам. Шамати, 
183. Свойство Машиаха

Есть свойства (1) Машиаха бен Йосефа и (2) Машиаха 
бен Давида.
И они должны объединиться друг с другом. И тогда в них 
возникает настоящее совершенство.

18. Бааль Сулам. Шамати, 102. И возьмите 
себе плод дерева великолепного

Великий Ари был Машиахом бен Йосефом. Поэтому он 
мог настолько раскрыть мудрость, ведь у него было по-
зволение от мира раскрытия.

19. Рабаш, 365. И подошел к нему Йегуда - 1

Йосеф – это свойство избавления, как сказано: «Не мог 
Йосеф сдержать себя», и раскрыл ему мохин. И в этом 
смысл слов: «И не стоял никто возле него, когда Йосеф 
дал себя узнать братьям своим». А когда Творец рас-
крывает Себя, тогда «и не стоял никто», т.е. человек 
отменяется в смысле своего существования, и тогда он 
начинает идти по пути истины.



 - 118 -

- Суккот -

Ушпизин Давид - сфира Малхут 

Давид – это свойство малхут

1. Рабаш. Статья 10 (1990). Что означает 
в духовной работе, что, как сказали наши 
мудрецы, у царя Давида не было жизни

Царь Давид – это свойство малхут, на которое прои-
зошло сокращение. И Давид называется «малхут в це-
лом», которая должна пройти исправление так, чтобы 
всё желание получать, содержащееся в получающих ке-
лим, исправилось. Поэтому он должен был включать в 
себя келим, в которых есть свойство отдающих келим, 
благодаря чему и общая малхут тоже исправится. И это 
называется «Окончательным Исправлением». Другими 
словами, царь Машиах называется Окончательным Ис-
правлением, что означает, что общая малхут будет ис-
правлена на «ради отдачи».

2. Рабаш. Статья 13 (1991). Что 
означает: «Ты отдал сильных в руки 

слабых» в духовной работе

Известно, что «Давид» называется свойство малхут, т.е. 
высшая власть (малхут), когда творения должны при-
нять на себя ярмо высшей власти с намерением не ради 
получения вознаграждения, а «из-за того, что Он ве-
ликий и правит [всем]», и не ради собственной выго-
ды. И против этого выступает весь мир, и все ненавидят 
делать всё ради небес, а не ради собственной выгоды. 
Поэтому, поскольку святость целиком направлена на от-
дачу, т.е. ради Творца, как сказано: «Святы будьте, ибо 



 - 119 -

- Суккот -

свят Я, Творец», другими словами, как Творец только 
лишь отдает творениям, так и творения должны отда-
вать Творцу, ибо это называется «подобие по форме», 
т.е. состоянием слияния с Творцом.

3. Рабаш. Статья 45 (1990). Что 
значит: «Скрытое – Творцу нашему 
Всесильному» в духовной работе

Известно, что «Давид» называется малхут, т.е. высшая 
власть (малхут небес). Ведь малхут святости – это жела-
ние отдавать, а ей противостоит желание получать для 
себя, называемое «Ситра Ахра», которое обратно свято-
сти и является его ненавистником, как сказано: «Следит 
грешник за праведником и ищет, как умертвить его», что 
желание получать желает убить желание отдавать. Тог-
да Давид, являющийся опорой малхут святости, молился 
о том, чтобы враг его, т.е. желание получать, желающее 
умертвить желание отдавать, т.е. святость, – чтобы Тво-
рец ускорил его избавление, чтобы желание получать, 
т.е. этот враг, не мог управлять им. И потому сказано: 
«Всесильный мой милость Свою ускорь для меня». Т.е. 
чтобы Творец скорее совершил со мной милость.

4. Рабаш. Статья 10 (1990). Что означает 
в духовной работе, что, как сказали наши 
мудрецы, у царя Давида не было жизни

Поскольку человек рождается в свойстве желания по-
лучать ради себя, в этом свойстве жизни нет. Получа-
ется, что у свойства царя Давида, т.е. точки в сердце, 
нет жизни. Т.е. что свет жизни не может светить там. 
Поэтому возникло «соединение свойств милосердия и 
суда». И потому сказано, что «с правой стороны, т.е. со 



 - 120 -

- Суккот -

стороны отдачи, которая соединилась со свойством царя 
Давида, малхут, т.е. свойство суда, получит жизнь. И 
поэтому свойства Авраама, Яакова, Йосефа, являющи-
еся милостью и милосердием, передают свойству царя 
Давида, а не Ицхак, являющийся левой линией, т.е. по-
лучающими келим».

5. Рабаш, 316. Свойство Адама Ришона - 2

Давид, свойство которого – малхут, свойство Машиа-
ха, на которое было сделано сокращение и скрытие, не 
может получить никакого света для своего собственно-
го свойства. Она должна получать от своего мужа Зеир 
Анпина, что означает, что она была сотворена из малхут 
Зеир Анпина, свойство которой – пустое пространство. 
Поэтому она получала от них, т.е. от Авраама, Яакова, 
Йосефа, которые находятся выше малхут, поэтому она 
получала свечение от них.

6. Зоар для всех. Глава Шлах 
леха. Статья «Цицит», п. 342

«Кинор» висел над кроватью Давида, потому что «ки-
нор» – это Малхут. И это кинор Давида, который играет 
сам святому высшему Царю.



 - 121 -

- Суккот -

Давид шел путями Торы

7. Рабаш. Статья 30 (1990). Что 
означает, что закон и правосудие есть 

имя Творца, в духовной работе

«Давид шел путями Торы», т.е. благодаря пути Торы он 
исправил себя и удостоился отдающих келим. И в эти 
келим передается благо свыше и человек удостаивает-
ся свойства «Добрый, творящий добро», т.е. постигает 
истинное имя Творца, называемого «Добрый, творящий 
добро», благодаря тому, что получил благо, исправив 
себя с помощью путей Торы. И в этом смысл слов «И 
сделал Давид имя», что означает, что Давид удостоился 
постичь имя Творца, который называется «Добрым, тво-
рящим добро».

8. Бааль Сулам. Шамати, 140. 
Как люблю я Тору Твою

«Как люблю я Тору Твою! Весь день я размышляю о 
ней». 
[Бааль Сулам] сказал, что царь Давид, хоть он уже и 
удостоился совершенства, тем не менее, стремился к 
свойству Торы, потому что Тора больше и важнее любо-
го совершенства в мире.

9. Зоар для всех. Новый Зоар, глава 
Ваеце, статья «И вот лестница 

поставлена на землю», пп. 58-59

Как башня Давида, и это прочная башня, – так же и за-
нимающиеся Торой, нуждаются в укреплении и прочном 



 - 122 -

- Суккот -

здании. «Башня (мигдаль) Давида» – как Давид, кото-
рый возвышался (митгадель) в Торе более всех в своем 
поколении, так и занимающиеся Торой должны возвы-
шаться в Торе и не оставлять ее. Как Давид, который 
занимался Торой денно и нощно, так и человек должен 
заниматься Торой ночью и днем. И пока будут занимать-
ся ею, будут возвышаться в ней подобно башне Давида, 
возвышению построенному, зданию прочному и боль-
шому.

10. Зоар для всех. Глава Ваигаш. Статья 
«Шестьдесят дыханий», п. 48

Провозгласил рабби Эльазар: ««Творец, Всесильный 
спасения моего! Днем кричал я, ночью был пред Тобой». 
Царь Давид вставал в полночь и занимался Торой, про-
износя песнопения и восхваления и доставляя радость 
Царю и Госпоже. И это радость веры на земле, пото-
му что это – восхваление веры» – т.е. Шхины, «которая 
видна на земле».

Я пробуждаю рассвет, а не 
рассвет пробуждает меня

11. Рабаш, 590. Идущие в землю Израиля

Сказал Давид: «Я пробуждаю тьму, а не тьма пробужда-
ет меня». Ведь он пробуждает уход [света], а не уход 
[света] пробуждает его к испытанию.



 - 123 -

- Суккот -

12. Рабаш. Письмо 77

Сказали мудрецы «Искал до того, как потерял» (Шабат, 
152), то есть еще до того, как я теряю своё состояние, 
в котором я нахожусь, уже я начинаю искать. Подоб-
но тому, как сказал царь Давид: «Я пробужу рассвет», 
и истолковали мудрецы: «Я пробуждаю рассвет, а не 
рассвет будит меня». Поэтому основная работа – она 
во время подъёма, а не во время падения; и во время 
подъёма необходимо притягивать ступень трепета [пе-
ред Творцом], чтобы мы, не дай бог, не были отверже-
ны. Но после всего этого не остается нам ничего, кроме 
как кричать к Царю и просить Его, чтобы смилостивился 
над нами раз и навсегда.

13. Рабаш. Статья 10 (1991). Что означает, 
что царь стоит на своем поле, когда 

зерно стоит в кучах, в духовной работе

Сказал мой отец и учитель (Бааль Сулам) о сказанном 
мудрецами о царе Давиде, который сказал: «Я пробуж-
даю рассвет, а не рассвет будит меня». И смысл этого 
в том, что царь Давид не ждал, пока наступит рассвет 
(шахар), называемый шахор – чёрный, который являет-
ся свойством тьмы, т.е. чтобы не тьма пробуждала его, а 
он сам пробуждает тьму. И молится Творцу, чтобы Тво-
рец светил ему Своим ликом, ведь так или иначе он вы-
игрывает время тем, что есть у него подготовка ко тьме, 
и тогда ему легче исправить её.

14. Рабаш. Статья 16 (1988). На каком 
фундаменте строится святость

Царь Давид сказал, что он не встречает «шахар» (рас-
свет) – от слов «шахор и хошех» (чёрная тьма), прихо-



 - 124 -

- Суккот -

дящий к нему и он пробуждается от тьмы, а «я пробуж-
даю тьму», т.е. в то время, когда чувствует себя хорошо, 
тогда он сам пробуждает тьму.

Молитва за Давида

15. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

Вначале принимается молитва нищего. Т.е. прежде 
всего он должен удостоиться свойства высшей малхут, 
которая называется «нищей и бедной». Что является 
первым свойством, к которому человек обязан прийти 
в работе. А затем наступает вторая ступень, а именно 
молитва Давида, т.е. чтобы его высшая малхут не пре-
кращалась. А потом наступает третья ступень, а именно 
молитва Моше; и это свойство Торы.

16. Рабаш. Статья 30 (1985). Три молитвы

Сначала человек должен получить силу свыше, чтобы 
у него появилась вторая природа – желание отдачи. А 
затем он сможет попросить вторую ступень – катего-
рию «Давида», т.е. «Царство небес». Вот почему молит-
ва бедняка задерживает все молитвы. Иными словами, 
пока бедняк не получит желаемое, он не способен полу-
чить более высокие ступени. И потому сказано: «молит-
ва бедняка, когда обессиливает».
А после этого приходит вторая молитва – «молитва Да-
вида», Малхут небес. Он просит, чтобы у него была 
вера, дабы ощутить Действующего – как Он воздейству-
ет Своим управлением на весь мир. Ведь теперь человек 
уже может постигать Творца как Действующего во бла-



 - 125 -

- Суккот -

го, потому что у него уже есть сосуды отдачи. И тогда он 
уже может видеть, как Творец действует во благо.

17. Зоар для всех. Глава Пкудей. 
Статья «Иногда восславляет себя, 

а иногда принижает», п. 235

Давид – это Малхут. Иногда (он находился) в нищете, а 
иногда в богатстве, превышающем всё. И поэтому гово-
рил он: «Мал я и презрен», но вместе с тем: «Повеле-
ний Твоих не забыл». И подобно этому, человек должен 
быть презренным в глазах своих и принижать себя во 
всем, чтобы было желание (кли), к которому благоволит 
Творец.

18. Зоар для всех. Глава Пкудей. 
Статья «Иногда восславляет себя, 

а иногда принижает», п. 233

Царь Давид всегда принижал себя перед Творцом, а 
каждого, кто принижает себя перед Творцом, Творец 
возносит над всем. Поэтому Творец благоволил к Дави-
ду в этом мире и в мире будущем... Давид был царем в 
этом мире, и Давид будет царем в мире будущем. Поэто-
му сказано: «Камень, который отвергли строители, стал 
краеугольным».

19. При цадик (Плоды праведника). 
Праздник Суккот, 28

Прием в гости 'ушпиза' царя Давида, у которого всегда 
был огромный крик в сердце, так как ему всегда каза-
лось, что он всё еще стоит снаружи.



 - 126 -

- Суккот -

20. Рабаш. Статья 20 (1988). Что является 
вознаграждением в работе на отдачу

Сказано (Псалмы, 121): «Поднимаю глаза мои к горам – 
откуда придет помощь мне? Помощь мне от Творца, со-
творившего небо и землю». И нужно понять, что царь 
Давид спрашивал: «Откуда придет помощь мне?», а по-
том стало ему ясно: «помощь мне от Творца». Каждый 
верующий иудей признаёт, что человеку неоткуда полу-
чить помощь, кроме как от Творца. 

21. Бааль Сулам. Ор а-Баир. 
Четыре вида восприятия

И знай, что Творец не принимает молитву человека в 
неполном виде, потому что нет частичного в духовном, 
и только в час, когда человек завершил свои молитвы, 
тогда отвечает ему Творец. И это смысл сказанного: «За-
кончились молитвы Давида, сына Ишая», то есть, что 
Творец ответил на все его просьбы, и ему не о чем боль-
ше просить и молиться. И это смысл сказанного: «Ибо 
Ты слышишь молитвы всех уст», – то есть только после 
того, как уста уже раскрыли пред Ним все свои молитвы, 
слышит Творец (все) сразу.

22. Рабаш. Статья 15 (1985). И 
обратил Хизкияу лицо к стене

Сказал царь Давид: «Не нам, Творец, а имени Твоему 
дай славу – ради милости Твоей, ради истины Твоей. От-
чего говорить народам: "Где же их Творец?" А Творец 
наш – на небесах. Всё, чего желает, делает».
Согласно этому, следует объяснить: когда мы просим 
Творца, чтобы Он помог нам выйти из изгнания, и гово-



 - 127 -

- Суккот -

рим: «не нам» – имеется в виду наше получающее же-
лание. Иными словами, мы хотим, чтобы наши мысли, 
желания и дела были не для нашего получающего жела-
ния, когда вся важность придается народам мира. 
Напротив, «имени Твоему дай славу» – чтобы Шхина не 
была в изгнании, во прахе, но чтобы была открыта сла-
ва Творца.

23. Рабаш. Статья 45 (1991). Что означает, 
что судья должен судить абсолютно 

справедливым судом, в духовной работе

Сказано (Псалмы 78) «И избрал Давида, раба Своего, 
и взял его из загонов овечьих. От дойных привел его 
пасти народ Свой, Яакова, и Исраэля, наследие Свое.» 
И необходимо объяснить, почему [Творец] избрал Дави-
да, раба своего – какие достоинства его были больше, 
чем у других. Об этом сказано: «И взял его из загонов 
овечьих» – на иврите «махлаот цон». Махлаот нужно 
понимать как «маахалот» – пища, а «цон», исходя из 
объяснения Бааль Сулама, как «йециот» – выходы. По-
лучается, что питанием Давида были его выходы.
То есть то, что человек чувствует, что вышел из работы 
Творца - чувствует состояние падения, он не впечатля-
ется этим, а наоборот, это позволяет ему молиться Твор-
цу, чтобы вытащил его из-под власти зла и приблизил 
его к Нему. Поэтому каждый выход (падение), который 
был у него, давал ему материал для горения – у него 
было о чём молиться. Тогда как в то время, когда чело-
век находится постоянно в подъёме, у него нет потреб-
ности в продвижении. И об этом сказано: «И взял его из 
загонов овечьих». 



 - 128 -

- Суккот -

Царь Давид – это совокупность Израиля

24. Бааль Сулам. Письмо 19

Царь Давид – это совокупная душа всего Израиля, и по-
тому всегда стремился и томился по истинному слиянию 
с Творцом.

25. Бааль Сулам. Шестьсот тысяч душ

Каждый, кто очищает и осветляет свою душу, делая ее 
способной притянуть в мир раскрытие малхут, будет, и 
в самом деле, называться царем Давидом. И это называ-
ется: «Давид, царь Израиля, жив и существует», ибо он 
ни в коем случае не умер, и кли его пребывает в каждой 
душе из Исраэля.

26. Бааль Сулам. Шамати, 102. И возьмите 
себе плод дерева великолепного

Давид сказал: «Мирен я», т.е. я постигаю для всех, и я 
люблю всех, «но как заговорю я, они – к войне».

27. Рабаш. Статья 19 (1991). Что означает: 
«Встань же, Творец, и рассеются 
враги Твои» в духовной работе

Сказано (Псалмы 34): «Требовал я Творца, и Он ответил 
мне». И объясняет РАДАК: «требовал, ибо, находясь в 
их руках, в своем сердце он требовал у Творца, и умо-
лял Его в сердце своём, чтобы Он спас его от их рук». 
В духовной работе это нужно понимать так, что Давид 
видел, что, находясь в их руках, то есть под властью 



 - 129 -

- Суккот -

мыслей и стремлений желания получать, он требовал в 
своем сердце помощь Творца. Другими словами, несмо-
тря на то, что он видел, что они властвуют над ним, всё 
равно в глубине сердца требовал у Творца, чтобы спас 
его от их рук. То есть несмотря на то, что снаружи они 
властвовали над ним, в глубине сердца он противился 
их власти и умолял Творца, чтобы спас его от их рук. 
Как бы то ни было, в глубине сердца требовал и умолял 
Творца, чтобы спас его от их рук, и не отчаивался из-за 
того, что внешне они властвуют над ним. И это соответ-
ствует сказанному мудрецами (Брахот 10): «Даже если 
острый меч приставлен к шее человека, он не должен 
переставать уповать на милосердие». Как сказано выше, 
что также падения вызывают восполнение хисарона.

28. Зоар для всех. Глава Шмот. 
Статья «А Моше пас скот», п. 371

«Псалом Давида. Творец – пастырь мой. Не будет у меня 
нужды». «Творец – пастырь мой» – пастух мой. Как па-
стух управляет стадом и ведет их к доброму пастбищу, к 
тучному пастбищу, в место полноводных рек, направляя 
их прямым путем по справедливости и закону, так и о 
Творце сказано: «На пастбищах травянистых Он укла-
дывает меня, к водам тихим приводит меня, душу мою 
оживляет».



 - 130 -

- Суккот -

Милосердный, Он поднимет нам 
падающую сукку Давида

29. Рабаш. Статья 19 (1991). Что означает: 
«Встань же, Творец, и рассеются 
враги Твои» в духовной работе

Сказано: «Встань, Творец, и рассеются враги Твои». 
То есть, мы молимся, чтобы Творец предстал для нас в 
свойстве «Встань». Так же как мы произносим в молит-
ве, говоря: «Милосердный, Он поднимет нам падающую 
сукку Давида», когда «сукка Давида» называется свой-
ством Малхут, которая находится в состоянии Шхина во 
прахе. А мы просим о том, чтобы Творец поднял ее из ее 
падения, чтобы она находилась в состоянии «Встань» в 
полный рост.

30. Рабаш. Статья 19 (1988). Что 
такое серебро и золото, Исраэль и 
другие народы в духовной работе

Следует понять, почему Шхина страдает, а Творец не 
поднимает её из праха. А мы должны просить у Творца, 
чтобы поднял её, а без нашей молитвы он не поднимет 
её, как сказано (в молитве после еды): “Милосердный, 
да поднимет Он упавший шатёр Давида”. Это означает, 
что Ему нужно, чтобы мы попросили.

31. Рабаш, 397. Возьмите от 
вас приношение Творцу

Сказано: «Милосердный, Он поднимет для нас падаю-
щий шатер Давида». И это называется «поднять Шхину 
из праха». И смысл падения в материальном – иногда 



 - 131 -

- Суккот -

мы видим, что появляется информация, что золото в 
мире упало, и это означает, что оно упало в своей цен-
ности, т.е. стало не настолько важным, как это должно 
было быть.
Так же и в духовном: если у духовного нет той ценности, 
которая должна быть, за это не платят требуемую плату. 
А поскольку от человека требуется, чтобы он работал с 
полной самоотверженностью, если у человека нет ис-
тинной ценности, чтобы ему было выгодно платить цену 
самоотверженности, это называется, что Шхина во пра-
хе.
И об этом мы молимся: «Милосердный, Он поднимет для 
нас падающий шатер Давида» – т.е. чтобы Творец дал 
нам ощущение величия святой работы.

32. Рабаш. Статья 36 (1989). Что означает: 
«Ибо в этом ваша мудрость и разум в 
глазах народов» в духовной работе

Мы молимся, чтобы Творец поднял Шхину из «праха», 
как сказано: «Милосердный, Он поднимет для нас пада-
ющий шатер Давида». Смысл в том, что она находится в 
низменном состоянии по причине скрытия, сделанного 
Творцом, чтобы было место выбора, т.е. чтобы могли ра-
ботать ради отдачи, что называется «слиянием с Твор-
цом». Поэтому нам дана эта работа в виде скрытия лика. 
Поэтому наша главная работа в том, чтобы посредством 
подготовки, которую человек проходит во время скры-
тия, сделать нам отдающие келим. Ведь получающие ке-
лим у нас уже есть со стороны Творца, и на эти келим 
было совершено исправление, чтобы не пользоваться 
ими, так как они приводят к разделению по причине 
их противоположности по свойствам Творцу. И поэтому 



 - 132 -

- Суккот -

нам были даны Тора и заповеди, с помощью которых мы 
сможем достичь отдающих келим.

33. Рабаш. Статья 32 (1989) Что 
означает, что масло называется 

добрыми делами, в духовной работе

Поскольку есть правило в природе, что маленький отме-
няет себя перед большим, как свеча перед факелом. По-
этому то, что человек не способен работать ради пользы 
Творца, – это потому, что царь не важен в его глазах, 
что называется «Шхина во прахе». Получается, что он 
просит у Творца, чтобы восстала Шхина из праха. Ина-
че говоря, что Шхина называется высшей малхут, а ее 
значение и важность подобны праху. И это как говорят: 
«Милосердный, Он поднимет для нас падающий шатер 
Давида».
«Шатер Давида» означает высшую малхут, которая пре-
бывает во прахе. И мы просим у Творца, чтобы поднял 
мáлхут, т.е. чтобы мы смогли увидеть ее важность, а не 
то, что нашим глазам видится, что она во прахе, и поэто-
му мы не способны отменить зло в нас. Но если бы была 
раскрыта слава небес, тело бы отменилось, как свеча 
перед факелом.

Избранные псалмы

34. Псалом 1, 1-6 

Счастлив человек, который не ходил по совету нечести-
вых, на пути грешников не стоял, и в собрании легко-
мысленных не сидел. Только к Торе Творца влечение 
его, Тору Его изучает он днем и ночью. И будет он, как 



 - 133 -

- Суккот -

дерево, посаженное при потоках вод, которое плод свой 
дает во время свое и чей лист не вянет; и во всем, что 
ни сделает он, преуспеет. Не таковы нечестивые, но 
как мякина они, которую развевает ветер. Поэтому не 
устоят нечестивые на суде и грешники – в общине пра-
ведников. Ибо знает Господь путь праведников, а путь 
нечестивых сгинет.

35. Псалом 121, 1-8

Песнь ступеней. Поднимаю глаза мои к горам – откуда 
придет помощь мне? Помощь мне от Господа, сотворив-
шего небо и землю. Он не даст пошатнуться ноге твоей, 
не будет дремать страж твой. Вот, не дремлет и не спит 
страж Исраэля. Господь – страж твой, Господь – сень 
для тебя по правую руку твою. Днем солнце не повредит 
тебе и луна – ночью. Господь охранит тебя от всякого 
зла, сохранит душу твою. Господь охранять будет исход 
твой и приход твой отныне и вовеки.

36. Псалом 23, 1-6 

Псалом Давида. Господь – пастырь мой. Не будет у меня 
нужды ни в чем. На пастбищах травянистых Он укла-
дывает меня, на воды тихие приводит меня. Душу мою 
оживляет, ведет меня путями справедливости ради име-
ни Своего. Даже если иду долиной тьмы – не устрашусь 
зла, ибо Ты со мной. Посох Твой и опора Твоя успокоят 
меня. Ты готовишь стол предо мной в виду врагов моих, 
умащаешь голову мою елеем, чаша моя насыщает пол-
на. Пусть только благо и милость сопровождают меня 
все дни жизни моей, чтобы пребывать мне в доме Го-
споднем долгие годы. 



 - 134 -

- Суккот -

37. Псалом 27, 1-14

Псалом Давида. Господь – свет мой и спасение мое. Кого 
бояться мне? Господь – опора жизни моей. Кого стра-
шиться мне? Когда приблизились ко мне злодеи, чтобы 
пожрать плоть мою, противники мои и враги мои, – они 
споткнулись и упали. Если обложит меня неприятель-
ский стан, не устрашится сердце мое. Если встанет на 
меня война – и тут уповаю я на Господа. Одного прошу 
я у Господа, того лишь ищу, чтобы пребывать мне в доме 
Господнем все дни жизни моей, созерцать милость Го-
сподню и посещать храм Его. Ибо Он укроет меня в куще 
Своей в день бедствия, спрячет меня под покровом ша-
тра Своего, на скалу вознесет меня. А ныне поднимется 
голова моя над врагами моими, окружившими меня, и 
принесу в шатре Его жертвы при восклицаниях радост-
ных, буду петь и хвалить Господа. Услышь, Господи, го-
лос мой, когда призываю Тебя, и помилуй меня, и ответь 
мне. От имени Твоего говорит сердце мое: «Ищите лица 
Моего!» Лица Твоего, Господи, искать буду. Не скрывай 
лицо Твое от меня, не отвергай в гневе раба Твоего! 
Помощью моей был Ты, не покидай меня и не оставляй 
меня, Бог спасения моего! Ибо отец мой и мать моя оста-
вили меня, но Господь примет меня. Научи меня, Госпо-
ди, пути Твоему и веди меня дорогой прямой от врагов 
моих. Не отдавай меня на волю врагов моих, ибо встали 
против меня свидетели лживые и дышат насилием. Если 
бы не верил я, что увижу благо Господне в стране жи-
вых. Надейся на Господа, мужайся, и да будет сильным 
сердце твое, и надейся на Господа!

38. Псалом 139, 1-24 

Руководителю псалом Давида. Господи, Ты изучил меня 
и узнал. Ты знаешь, когда сяду я и встану, понимаешь 



 - 135 -

- Суккот -

мысли мои издалека. Путь мой и ночлег мой окружаешь 
Ты, и ко всем стезям моим привык Ты знаешь их. Ибо 
нет еще слова на языке моем, как знаешь Ты его, Госпо-
ди. Сзади и спереди Ты объемлешь меня и возложил на 
меня руку Твою. Удивительно знание для меня, высоко – 
не могу постичь его. Куда уйду от духа Твоего и куда от 
Тебя убегу? Поднимусь ли в небеса – там Ты, постелю ли 
себе в преисподней – вот Ты! Возьму ли крылья утрен-
ней зари, поселюсь ли на краю моря. Но и там рука Твоя 
поведет меня и держать меня будет десница Твоя. Ска-
жу я: только тьма скроет меня, и ночь – вместо света 
для меня! Но и тьма не скроет меня от Тебя, и ночь, как 
день, светит; тьма – как свет. Ибо Ты создал почки мои, 
соткал меня в чреве матери моей. Славлю Тебя, потому 
что удивительно устроен я, чудесны деяния Твои, душа 
моя знает это вполне. Не была сокрыта от Тебя сущность 
моя, когда я созидаем был втайне, образуем в глубине 
земли. Неоформленным видели меня очи Твои, и в книге 
Твоей записаны все дни, когда все сотворены будут, – и 
мне означен один из них. Но как трудны для меня по-
мыслы Твои, Боже, как велико число их! Стану ли счи-
тать их – многочисленней песка они. Пробуждаюсь – и 
все еще с Тобой я. Если бы умертвил Ты, Боже, нече-
стивого! А вы, люди кровожадные, удалитесь от меня. 
Те, что призывают Тебя с коварством; произносят всуе 
имя Твое враги Твои. Ведь ненавидящих Тебя, Господи, 
ненавижу я и с восстающими на Тебя ссорюсь! Полной 
ненавистью ненавижу их, врагами стали они мне. Ис-
следуй меня, Боже, и узнай сердце мое, испытай меня 
и узнай мысли мои. И посмотри, не на печальном ли я 
пути, и веди меня по пути вечному.



 - 136 -

- Ханука -

ХАНУКА



 - 137 -

- Ханука -

По поводу Хануки

1. Рабаш. Статья 9 (1986). 
Ханукальная свеча

Ханука […] – это работа по исправлению творения, что-
бы обрести сосуды отдачи, с которыми можно потом 
достичь цели творения. И это можно определить, как 
«духовное», поскольку человек не желает совершать 
никакого действия для себя, но всё устремляет ради 
Творца.

2. Рабаш. Статья 9 (1986). 
Ханукальная свеча

Ханука (חנוכה) значит хану-ко (חנו-כה) – «остановились 
здесь». Иными словами, 25 числа (כ«ה) месяца кислев 
был не конец войны, а лишь временная остановка. Ана-
логично, когда армия готовится к новому мощному на-
ступлению, ей дают передышку, чтобы заново собрать-
ся с силами и продолжить войну. 

3. Рабаш. Письмо 26

Ханука – это означает «остановились» 'хану', и оста-
новка была не из-за «зе», называемого состоянием со-
вершенства, т.е. зеркалом, которое светит. А остановка 
была в свойстве «ко», т.е. несовершенства, что назы-
вается зеркалом, которое не светит. Т.е. война со злым 
началом еще не закончилась, и нужно прийти к насто-
ящему совершенству. И это называется «остановились 
здесь» 'хану ко', остановка в свойстве «ко», т.е. они по-
лучили высшее воздействие, чтобы у них было больше 
сил продвигаться в войне со злым началом.



 - 138 -

- Ханука -

4. Рабаш. Статья 9 (1986). 
Ханукальная свеча

Ханука – это еще не окончательное достижение цели, 
а лишь исправление творения, посредством которого 
были исправлены сосуды отдачи – то есть действия на 
отдачу. И потому нельзя использовать свет Хануки, ведь 
его использование – это действие по получению, тогда 
как чудо относилось только к действиям на отдачу – их 
можно было совершать, строя намерение ради отдачи, 
что называется «лишма».

5. Рабаш. Статья 12 (1991). Свечи эти святы

В Хануку было только духовное освобождение, так как 
запрет касался лишь духовного, как сказано (о чуде-
сах): «Когда постановила власть Греции-злодейки над 
народом Израиля предать забвению их Тору и увести 
их от законов Твоих, Ты в своей великой милости был с 
ними во время их бедствий…».
Получается, что освобождение касалось только духов-
ного. Духовное – это отдающие келим, «свет хасадим», 
облачающийся в отдающие келим. Но здесь, когда удо-
стаиваются только отдающих келим – это лишь полови-
на работы, то есть половина войны. Это значит, человек 
должен удостоиться, чтобы и получающие келим вошли 
в святость, то есть, чтобы использовать их с намерением 
отдавать. 
И после того, как и получающие келим войдут в свя-
тость, это означает, что у него уже есть получающие 
келим. И тогда эта ступень называется «подслащение 
гвурот». То есть до обретения получающих келим ради 
отдачи, не мог использовать свет, раскрывающийся в 
отдающих келим. 



 - 139 -

- Ханука -

«Греки собрались на меня 
тогда, в дни хасмонеев»

6. Рабаш. Статья 7 (1987). Ханукальное чудо

Принцип греков состоит в том, что нужно идти толь-
ко внутри разума, как в моха (в разуме), так и в либа 
(в сердце). И само собой разумеется, что когда народ 
Исраэля хотел идти выше знания, невзирая на то, что 
требует внешний разум, он не мог этого сделать. И это 
называется война с греками, и тогда начинается насто-
ящая работа, заключающаяся в том, что народ Исраэля 
всё больше желает встать на путь, ведущий к слиянию с 
Творцом. И этот путь называется «вера выше знания». А 
греки хотят властвовать над телом, не уступая ни в чём 
без согласия знания. 

7. Рабаш. Статья 12 (1991). Свечи эти святы

Мы говорим (в песне «Твердыня, оплот моего спасе-
ния») - греки напали на нас в дни хасмонеев, и пробили 
стену башни. И греки – это те, кто идёт внутри знания. 
То есть, у них нет возможности что-то сделать против 
знания. И тогда была власть греков, то есть эта власть 
правила над народом Исраэля. И власть эта, называемая 
греческим злодейским царством, в том, «чтобы забыли 
они Твою Тору и ушли от законов Твоих», т.е. власть в 
том, чтобы идти именно внутри знания, и это ведет к 
тому, что пробивается стена, которая оберегает башню. 



 - 140 -

- Ханука -

8. Рабаш. Статья 9 (1986). 
Ханукальная свеча

«Духовное» – это использование сосудов отдачи. А 
власть греков проявлялась в том, что они не давали де-
лать ничего относящегося к сосудам отдачи, поскольку 
в этом была также власть над реализацией принципов 
Торы. Так происходило во внешнем. И тем более, внутри 
они властвовали над помыслами, чтобы у народа Исраэ-
ля не было возможности выстроить хоть какое-то наме-
рение на отдачу. Наоборот, греки хотели, чтобы народ 
Исраэля погрязал в эгоизме и тем самым отделялся от 
Творца. Все помыслы сил скверны направлены лишь на 
то, чтобы отдалить Исраэль от Творца. А отдаление и 
разобщение возникает только вследствие различия по 
свойствам – т.е. эгоизма.

9. Рабаш, 897. Что такое Ханука

«Греки» – т.е. философия, которая всё хочет понять 
внешним разумом. «Тогда, в дни Хашмонеев» – что 
именно когда есть Хашмонеи, т.е. работники Творца, 
становится видно, что есть власть греков.

10. Рабаш, 77. Греки собрались на меня

«Греки собрались на меня тогда, в дни хасмонеев». 
Греки – это «клипа» против Святости. Святость (Кду-
ша) – это стадия веры выше знания, а греки идут вну-
три знания. И приходят греки именно в дни хасмонеев 
(хашмонаим), т.е. именно в то время, когда человек хо-
чет идти путем Святости. При этом ранее не было места 
грекам, ибо «одно против другого сделал Творец», как 
сказано: «Каждый, кто больше товарища своего – жела-
ние его больше него» (трактат «Сукка», 52).



 - 141 -

- Ханука -

11. Рабаш. Статья 11 (1989). 
Какие силы нужны в работе

Как раз тогда, когда человек хочет приблизиться к свя-
тости посредством веры выше знания, проявляется у 
человека «мысли эллинов», – клипа против веры. И тог-
да видно, что «эллины», прежде чем он начал работать 
ради отдачи, не проявлялись в человеке, и человек ду-
мал, что его вера в Творца достаточна, и есть у него 
силы соблюдать Тору и заповеди, и недостаёт ему лишь 
большего усердия в Торе и заповедях.
Если же он хочет стать «хасмонеем», то есть, чтобы толь-
ко святость властвовала в мире, тогда «эллины» – клипа 
против святости, – проявляется каждый раз с большей 
силой, и стремится пробить «стены твердыни моей», а 
«стена» – это вера, и всё величие зависит от степени 
веры человека в Творца. 

«И пробили стену моих башен»

12. Рабаш. Статья 12 (1991). Свечи эти святы

Сказано: «Греки напали на нас и пробили стену моих ба-
шен». Это означает, что человек должен сохранять эту 
стену, которая называется «верой в Творца выше зна-
ния». То есть, не нужно человеку ждать, пока он пой-
мет, что стоит этому учиться, и что стоит молиться, и так 
далее. И пусть не обращает внимания на то, что совету-
ет ему знание. А нужно идти согласно тому, к чему Тора 
обязывает человека. Таким образом он должен себя ве-
сти. И только таким путем, означающим «безусловное 
смирение», человек может удостоиться духовного зна-



 - 142 -

- Ханука -

ния. А главное – это молитва. То есть, человек должен 
молиться Творцу, чтобы помог ему идти выше знания. И 
его работа должна быть в радости, как будто бы он уже 
удостоился духовного знания. И тогда какой радостной 
была бы его работа! Также он должен просить Творца, 
чтобы дал ему эту силу, чтобы мог идти выше знания 
тела. То есть, хотя тело и не согласно на работу ради 
отдачи, только он просит Творца о том, чтобы смог ра-
ботать в радости, как это подобает тому, кто служит ве-
ликому Царю. И он не просит Творца показать ему Свое 
величие, чтобы тогда работать в радости. А он хочет, 
чтобы Творец дал ему радость в работе выше знания, 
чтобы это было важно человеку, как будто у него уже 
есть знание.

13. Рабаш. Письмо 43

В песне «Твердыня, оплот спасения моего» мы поём: 
«Греки собрались на меня и пробили стены башни, и 
испортили все масло». Стены (хомот) – это те же бук-
вы, что и в слове печать (хотем) и территория (тхум). 
Башни – это башня, полная всех благ. А стена – это ох-
рана, ограждение, чтобы не вошли посторонние внутрь 
города и не разграбили бы его добро. Подобно этому и 
здесь: чтобы не вошли посторонние мысли и незваные 
желания, необходимо также возвести стену, которая бы 
охраняла от внешних. И стена эта называется верой, с 
помощью которой только и есть у человека возможность 
спастись от всего вышесказанного. И это называется 
ограниченной территорией (тхум), и в нее есть возмож-
ность войти внешним. И если они видят, что человек не 
выходит из-под этого ограничения, то идут (внешние) 
и возвращаются на свои места. Смысл в том, что вера – 
она именно выше знания, а власть ситры ахра – именно 



 - 143 -

- Ханука -

внутри знания и внешнего разума, и само собой нет ни-
какой связи и контакта с человеком. 

14. Рабаш. Статья 12 (1991). Свечи эти святы

«Башня» означает, что есть у человека в определен-
ной мере величие Творца. И эта стена называется ве-
рой выше знания, когда именно с помощью веры выше 
знания он может прийти к ощущению величия Творца. 
И также представляет себе величие Творца. И в то вре-
мя, когда есть у человека ощущение величия Творца, 
то человек «словно свеча перед факелом” - отменяется 
перед Ним. Но греки, т.е. власть внутри знания, не да-
вали идти выше знания, и это означает “пробили стены 
башни”. Т.е. веру выше знания, которая и является сте-
ной, когда внутри этой стены они могли строить башни, 
то есть достичь величия Творца, которое и называется 
“башней”. То есть, именно благодаря вере выше знания 
удостаиваются духовного знания.

15. Рабаш. Письмо 68

О слове «стена» (хома) Ари объясняет, что оно состоит 
из тех же букв, что и слово “область” (тхум). То есть 
у народа Израиля есть граница, до которой разрешено 
рассуждать. То есть человек обязан верить, что Творец 
управляет миром как Добрый и Творящий добро, хотя 
мы этого и не понимаем. И когда у человека есть такая 
область, тогда есть у него стена, чтобы ненавистники не 
смогли проникнуть к нему, и это защита от посторонних 
мыслей.  И поэтому вера называется “стена”. А греки 
пробили эту стену, но произошло чудо - Творец помог 
им, как сказано: «Если бы Творец не помог ему, он бы 
не смог».  



 - 144 -

- Ханука -

16. Рабаш. Письмо 43

«И пробили стену башни», то есть стену вокруг башни, 
полной всех благ, с помощью чего удостаиваются по-
стичь открытое управление, что Творец управляет ми-
ром, как Добрый и Творящий добро. Из-за этого «проло-
ма стены» «осквернили все масло», то есть вся ясность 
и жизненная сила, которой удостоились благодаря вере, 
стали недоступны для них, ведь слово «скверна» (тума) 
происходит от слов «глупость» (тимтум) и «недоступ-
ность» (сатум), пока не произошло чудо, и Творец не 
помог им, и они вновь удостоились открытого света, на-
зываемого «светом Лика». 

Ханукальная свеча

17. Рабаш. Письмо 43

Известно, что свечи не могут загореться, пока не будут 
выполнены три условия:
1. свеча – сосуд, в который наливают масло;
2. масло;
3. фитиль.
Только, когда эти три вещи собираются вместе, есть воз-
можность насладиться их светом.
И надо объяснить эти три аспекта с точки зрения духов-
ной работы и системы нравоучения.
Сосуд, в который кладут масло и фитиль – это тело, ко-
торое называется свечой.
Усилия в Торе и заповедях, и противоречия, которые че-
ловек ощущает в управлении Творца в тех вещах, кото-



 - 145 -

- Ханука -

рые ему не раскрыты, - что мир управляется категорией 
«Добр и творит добро», - ведь согласно его разумению 
и по его мнению Творец должен был бы управлять ми-
ром иначе, то есть, чтобы Его доброе управление было 
раскрыто всем, и получается, что всё это противоречит 
разуму человека, – это называется фитиль, – от слова 
«извилистый» (превратный) и от слова «порочный». И 
получается, что такие мысли являются порочными (не-
годными). Прояснение и воодушевление, которые дают 
стремление к Торе и духовной работе, и дают ощутить 
сладость и приятность, которые есть в Торе и работе, 
называются маслом. И если отсутствует хотя бы одно из 
них, то нет возможности насладиться их светом.

18. Рабаш. Письмо 43

В то время, когда тело содержит в себе усилия и ясность, 
тогда удостаиваются постичь свет Творца, который рас-
крывается именно между этими двумя свойствами. И по-
добно тому, как после выгорания масла и фитиля уже 
нечему светить и наступает тьма, так же и после того, 
как закончились усилия и ясность, у него уже нет света, 
и вновь наступает тьма. Но если желает постичь ещё 
[больший] свет, то обязан постараться приложить ещё 
[большие] усилия, которые называются фитилем, и до-
стичь ещё [большей] ясности, называемой маслом, ведь 
без этого у света нет от чего загореться и подняться. И 
смысл этого в том, что существует правило: «по страда-
нию вознаграждение».
И, в основном, ясность, называемая маслом, достигает-
ся с помощью веры. И суть этого в том, что он превоз-
могает своё злое начало, приводящее его к усилиям и 
противодействиям внешнему разуму. И это называется 
испытаниями в работе Творца. И после такого преодо-



 - 146 -

- Ханука -

ления человек удостаивается получения света Творца, 
который озаряет душу человека, и тогда нет уже места 
противоречиям, и это называется светом Хануки. То есть 
он удостаивается явного управления, когда управление 
Творца проявляется как «Добрый и Творящий добро для 
своих творений».

19. Рабаш, 5. Намеренные 
прегрешения становятся заслугами

Когда пламя связано с фитилем, т.е. посторонние мыс-
ли называются фитилем, который желает использовать 
испорченные свойства для своей работы. Это означает, 
что чуждая мысль дает ему понять, что с точки зрения 
разума и знания ему нечего делать в духовной работе. 
И когда он получает постороннюю мысль и говорит, что 
не хочет оправдывать никакие уловки, что то, что гово-
рит его знание, верно, только он идет путем веры, кото-
рая выше знания. Получается, что пламя веры связано с 
фитилем чуждой мысли. Получается, что только сейчас 
он может выполнить заповедь веры, как подобает. По-
лучается, что трудности становятся его заслугами, ведь 
иначе (он) не мог бы получить никаких заслуг с точки 
зрения веры. И это называется «радуются в страдани-
ях». Несмотря на то, что он страдает от того, что чуждая 
мысль огорчает его и вызывает злословие, сплетни и 
клевету о духовной работе, в любом случае он доволен, 
что только сейчас он может сделать хоть что-то в вере 
выше знания. И это называется «радость заповеди».



 - 147 -

- Ханука -

Чудо Хануки

20. Рабаш. Письмо 68

Что такое чудо? Всё, что существует в природе, не назы-
вается чудом, и только то, что выше природы называет-
ся чудом. А природа - это то, что человек может сделать 
сам, и это называется естественным путем, тогда как 
если человек не может это сделать, это уже называется 
выше природы

21. Рабаш. Письмо 68

В Хануку произошло духовное чудо, а в духовном нужно 
спросить: «Что?» - иначе не почувствуем чудо. И потому 
спросили: «Что такое Ханука?», чтобы каждый спросил 
о духовном чуде. То есть чтобы сначала испытал духов-
ное изгнание, а потом мог удостоиться духовного осво-
бождения. А потому нужно широко разглашать это, что-
бы каждый оказался причастен. А иначе не почувствуют 
ни изгнания, ни освобождения.

22. Рабаш. Статья 7 (1987). 
Ханукальное чудо

Чудо, являющееся человеку в том, что он может пере-
весить на сторону святости, происходит не в разуме, а 
как раз от того, что является лишним для тела, т.е. от 
усилий, отвратительных для тела и считаемых им чем-то 
совершенно излишним. И именно от этих излишков, т.е. 
от того, что человек оставляет и не хочет, и не желает, – 
от этого с ним произошло чудо, и он остался в святости.



 - 148 -

- Ханука -

И это смысл слов: «Из оставшихся кувшинов соверши-
лось чудо для роз». Ведь «кувшин» означает, как сказа-
но, что рабби Меир очищал гадов по 150 («кен») причи-
нам, что означает, что по поводу любой вещи есть два 
противоположных мнения. И как же можно выяснить 
[истину]? По остатку. Т.е. по тому, что является лишним 
для тела, тому, что оно ни во что не ставит. И это свой-
ство веры выше знания, благодаря которому только и 
можно спастись от падения в сети клипы.

23. Рабаш. Статья 12 (1990). Что 
означает, что Тора называется средней 

линией, в духовной работе - 1

Чудо Хануки было на правую (линию), называемую «ис-
правлением творения», было у них совершенство. И это 
означает, что чудо относилось к духовному, потому что 
келим отдачи, называются со стороны келим «духов-
ным», ведь эти келим относятся к доброму началу.
В то время, как келим получения относятся к материаль-
ному, то есть, к злому началу, как и разъяснялось ранее 
сказанным: «Возлюби Творца своего всем сердцем», то 
есть – в обоих началах, и в злом, и в добром. Доброе 
начало – сосуды отдачи, которые должны быть ради не-
бес. Но и сосуды получения, относящиеся к злому нача-
лу, тоже должны использоваться ради небес. Это озна-
чает – получение ради отдачи. 



 - 149 -

- Ханука -

24. Рабаш. Статья 11 (1990). Что означает 
в духовной работе, что ханукальный 
светильник ставится слева от входа

Чудом называется то, чего человек не в силах достичь, 
т.е. невозможно достичь, а должно быть чудо свыше, и 
только таким образом оно и называется «чудом».
Поэтому, когда человек приходит к состоянию, что есть 
в нем уже осознание зла, что не может он выйти из-
под власти народов мира, которые в нем, что Исраэль 
в нем находится в изгнании под их игом. И не видит он 
никакой возможности выйти из-под их власти. Поэтому 
Творец помогает им и выводит из-под власти народов 
мира, и наоборот, народ Израиля управляет ими, это на-
зывается «чудом». 

25. Рабаш. Статья 7 (1987). 
Ханукальное чудо

Почему было установлено восемь дней Хануки, ведь у 
них же было масло на одну ночь, а чудо состояло в том, 
что оно горело еще семь дней. В таком случае, в со-
ответствии с этим чудом они должны были установить 
только семь дней. 
И объяснение этого – поскольку после первой ночи оста-
лось что-то от того масла, которое должно было сгореть 
в первую ночь, значит, и в первую ночь тоже произошло 
чудо, состоящее в том, что сгорело не все масло, а, до-
пустим, часть масла сгорела, а остальное осталось еще 
на семь дней.
Иными словами, то, что они нашли кувшин с маслом, 
запечатанный печатью первосвященника, не определя-
ется как чудо, хотя то, что греки не увидели этот кувшин 
с маслом, и было чудом. Т.е. считается, что чудо – то, 



 - 150 -

- Ханука -

что было не естественно, и произошедшее сверх приро-
ды считается чудом. Ведь кувшин масла существовал в 
мире, но они просто не видели его.
Иное дело с маслом. На ту меру, которая нужна для го-
рения в течение одной ночи, сгорела только часть мас-
ла. Та малая часть, которая приняла благословение и 
горела дольше – это было не естественно. Т.е. в при-
роде не может быть масла, которое горело бы дольше 
положенного. От того, что осталось после первой ночи, 
получается, что не все масло сгорело, – это называется 
«чудо», ведь такого в мире еще не было.

26. Рабаш. Статья 11 (1989). 
Какие силы нужны в работе

Когда Творец сотворил им чудо, то есть помог им, то все 
увидели, что вся работа ни к чему их не приводит, то 
есть, вся работа была зря, потому что не смогли поко-
рить их, как сказано: «Отдал Ты сильных в руки слабых 
и многих в руки немногих».
То есть, с точки зрения природы и разума они никак не 
могут победить, потому что были слабы и малы количе-
ством. И они увидели внутри знания, что Творец помог 
им, это учит нас тому, что если Творец помогает, то не-
обязательно Он может помочь именно сильному челове-
ку. Также как и слабому человеку он помочь не может.
Из сказанного мы можем видеть, какие большие силы и 
хорошие качества должны быть у человека, чтобы Тво-
рец помог ему, чтобы он мог приблизиться к Творцу. И 
следует объяснить в духовной работе «отдал Ты силь-
ных в руки слабых». То есть, сильные мысли и сильные 
желания эллинов в человеке, отдав в руки Исраэля в че-
ловеке, которые слабы мыслями и не обладают особыми 
способностями. 



 - 151 -

- Ханука -

Но ни сильного желания, ни способности преодолеть 
желания народов мира нет у них. И при этом «Ты отдал 
сильных в руки слабых». И это называется «чудо», по-
тому что не может человек по своей природе преодолеть 
их.

Кувшин масла

27. Рабаш. Статья 7 (1987). 
Ханукальное чудо

...«Кувшин масла», который нашли запечатанным печа-
тью Первосвященника (букв.: Великого коэна). «Коэн» 
называется хесед. «Великий» называется хесед, став-
ший хохмой. Т.е. благо типа хасадим, называемое свой-
ством «коэн», ибо коэн это свойство хеседа, так как 
хесед свидетельствует о вере выше знания. И поэтому 
Авраам, являющийся свойством хесед, является отцом 
веры.
А свойство веры греки видеть не в состоянии, поскольку 
они видят только до даат (знания), но не выше знания. 
Поэтому, когда они пошли выше знания, греки уже не 
смогли властвовать. И это то, почему греки не видели 
кувшина с маслом.
А чудо свечения в течение восьми дней указывает на то, 
что светило свойство хасадим в бине. Ведь от бины до 
малхут – восемь сфирот. Однако хохма, что в хохме, не 
светила, и поэтому назначили восемь дней, поскольку 
было свечение только в свойстве восьми. Поэтому ска-
зано: «Сыны бины на восемь дней установили радость 
и веселье».



 - 152 -

- Ханука -

28. Рабаш. Статья 32 (1989). Что 
означает, что масло называется 

добрыми делами, в духовной работе

«Масло» – это добрые дела, называемые «выше зна-
ния». И, как бы то ни было, «фитиль гаснет из-за отсут-
ствия масла». И это объяснение того, что мы спросили, 
что означает, что масло называется добрые дела.
А ответ, как сказано выше, что добрые дела подоб-
ны маслу в фитиле. Ведь когда кончается масло, свет 
прекращается. Так же и когда прекращаются добрые 
дела, как сказано выше, свет уходит и снова опускается 
в низкое место. А мой отец и учитель сказал, что ког-
да он приходит в состояние подъема, т.е. когда у него 
есть ощущение, что стоит делать всё для доставления 
наслаждения своему Создателю, нельзя говорить, что 
сейчас у меня уже есть основа, на которой я построю 
высшую малхут, ибо сейчас я уже не должен идти выше 
знания. А пусть скажет: сейчас я вижу, что я должен 
идти именно выше знания. А доказательство этого в том, 
что именно благодаря тому, что я иду выше знания, Тво-
рец приближает меня и любит меня.
Об этом мой отец и учитель сказал правило, что если у 
человека есть любовь к Творцу, он обязан знать, что это 
оттого, что Творец любит его, как сказано: «Творец – 
тень твоя». Поэтому, начиная с этого момента, я при-
нимаю на себя [обязанность] идти только выше знания, 
ибо таким образом я вижу, что Творец приближает меня.



 - 153 -

- Ханука -

«Оплот спасения моего, Тебя 
подобает восхвалять»

29. Рабаш. Статья 13 (1985). 
Оплот спасения моего

Мы начинаем в настоящем времени: «Тебя подобает 
восхвалять» – иными словами, благодарим и восхваля-
ем Творца за те блага, которые получили от Него. Ска-
зали об этом мудрецы: «Пускай всегда будет человек 
воздавать славу Творцу, а потом будет молиться».
Это значит: только если человек верит, что Творец добр 
и милосерден и желает насладить творения, – у него 
есть возможность для молитвы. Поэтому сначала необ-
ходимо воздать хвалу Творцу. Иными словами, человек 
сам должен воздать Ему хвалу. Смысл не в том, чтобы 
Творец увидел, как человек славит Его. Ведь Творец не 
нуждается в творениях. Напротив, человек сам должен 
увидеть славу Творца. А потом он сможет попросить у 
Него помощи и для себя, поскольку Творцу присуще до-
ставлять благо Своим творениям.

30. Рабаш. Статья 13 (1985). 
Оплот спасения моего

После слов «Тебя подобает восхвалять» следует молит-
ва: «восстанови дом молитвы моей». Что такое «дом мо-
литвы»? Сказано об этом: «даже их приведу Я на Мою 
святую гору и обрадую их в Моем доме молитвы». Гора 
(hар – הר) означает раздумья (hирh‎ури́м – הרהורים). Иными 
словами, Он даст им помыслы отдачи, и все их раздумья 
будут только о ней.



 - 154 -

- Ханука -

31. Рабаш. Статья 13 (1985). 
Оплот спасения моего

«И обрадую их в Моем доме молитвы» – это сердце че-
ловека, где будет место для водворения Шхины. Ведь 
Шхина зовется молитвой, поскольку Малхут, как извест-
но, зовется молитвой, как сказано: «Весь я – молитва».
А после того, как Творец «восстановит дом молитвы 
моей», тогда – «там мы принесем жертву благодаре-
ния». Таким образом, сначала идет хвала, затем молит-
ва, а затем снова благодарность и хвала, подобно по-
рядку молитвы, которую мы завершаем в конце хвалой 
и благодарностью.

32. Рабаш. Статья 13 (1985). 
Оплот спасения моего

Что делать человеку, если он хочет начать с восхвале-
ния, однако сердце его заперто и, чувствуя себя полным 
недостатков, он не в силах открыть рот для песни и хва-
лы? Тогда ему следует пойти выше знания и сказать, что 
всё – суть скрытое милосердие. Иными словами, всё – 
милосердие, но скрытое от него, потому что он еще не 
готов увидеть благо и наслаждение, уготованные Твор-
цом для Своих созданий.
А после того, как человек воздал хвалу Творцу, т.е. ве-
рит выше знания, что всё есть благо и милосердие, тогда 
он должен молиться, чтобы Творец исправил его сердце 
и оно стало «домом молитвы». Иными словами, чтобы в 
нем раскрылось милосердие Творца, зовущееся «явным 
милосердием». И тогда «там мы принесем жертву благо-
дарения». То есть человек воздаст благодарность за то, 
что заслужил принести в жертву сосуды получения. Это 
и значит: «там мы принесем жертву благодарения» – за 



 - 155 -

- Ханука -

то, что заслужили принести в жертву свое получающее 
желание. А вместо него приходит желание отдачи – «ме-
сто Храма».

Чудо Хануки и чудо Пурима

33. Рабаш, 895. По поводу Хануки

Ханукальными свечами «нет у нас позволения пользо-
ваться, а можно лишь смотреть на них». Потому что ис-
пользование происходит посредством получающих ке-
лим, а тут произошло чудо, когда они служили Творцу 
посредством отдающих келим.
И в этом различие между Ханукой и Пуримом, ибо хану-
кальное чудо [распространяется] на отдающие келим, 
тогда как в Пурим произошло чудо на получающие ке-
лим. Поэтому там принято устраивать пир и торжество, 
тогда как в Хануку «можно лишь смотреть на них», а 
пользоваться нельзя.

34. Рабаш. Статья 12 (1991). Свечи эти святы

Сказано: «Эти свечи святы, и мы не вправе использо-
вать их, но лишь смотреть на них», – что надо знать раз-
ницу между чудом Хануки и чудом Пурима. В Хануку оно 
распространилось только на духовное – народу Исраэля 
воспрепятствовали выполнять заповеди. И чудом было 
то, что когда возобладали Хасмонеи, то смогли выпол-
нять заповеди. И поскольку у духовного нет сосудов, так 
как «сосудами» называются как раз сосуды получения, 
«творение, как сущее из ничего», то есть желание полу-



 - 156 -

- Ханука -

чать, – постольку дан об этом намек: «Эти свечи святы, 
и мы не вправе использовать их».
Не так с чудом Пурима. Оно распространилось и на тела, 
как сказано: «Истребить, убить и погубить» (Эстер, 
3:13). Таким образом, чудо распространилось на тела. 
А «телами» зовутся сосуды получения. Поэтому о Пури-
ме сказано: «веселье, пиршество и праздник» (Эстер, 
9:19)., причем «пиршество» уже относится к телу. Тогда 
как в Хануку нам дано чудо, чтобы «только смотреть на 
них, и мы не вправе использовать их».

35. Рабаш, 897. Что такое Ханука

Чудо Хануки касалось только доброго начала. Поэтому 
это называется только «остановкой», поскольку они еще 
не завершили работу, т.е. еще нужно исправить злое 
начало, называемое свойством тела. И это было лишь 
чудо Пурима.
И это называется «исполнили и получили» – до этого 
момента «насильно», поскольку злое начало еще не 
соглашалось на работу, так как оно еще не получило 
своего исправления. А сейчас, когда произошло чудо с 
избавлением тел, и исполнилось «всеми сердцам твои-
ми – двумя началами твоими», поэтому это называется 
«по желанию».
Поэтому в Хануку осознание чуда происходит только в 
восхвалении и благодарности, что является лишь по-
требностями души. В то же время в Пурим осознание 
чуда происходит через пир и ликование, и это доходит 
до тела.



 - 157 -

- Ту би-Шват  -

ТУ БИ-ШВАТ 



 - 158 -

- Ту би-Шват  -

1. Рабаш. Письмо 46

Известно, что Рош а-Шана – это время суда, когда судят 
мир к хорошему или, не дай бог, наоборот. А «рош» (го-
лова) называется корнем, из которого выходят ветви, а 
ветви всегда следуют из сути корня… и корень, и голова, 
которую человек устраивает себе в своём начале – про-
должается и определяет порядок его жизни, поскольку 
корень - это та основа, на которой выстраивается всё 
здание. А суд, на котором судят человека в Рош а-Шана 
[таков, что] человек сам и судья, и сам он и исполнитель 
приговора, ибо человек – он и судья, и увещеватель, и 
знающий цель. И это – как сказали наши учителя, да 
будет благословенна их память: «Если есть суд внизу, 
то нет суда наверху».

2. Рабаш. Письмо 29

Ту би-Шват называется Рош а-Шана (новым годом), по-
тому что человек уже взвесил для себя, стоит ли ему 
продолжать работу или же, не дай бог, наоборот. Пото-
му что тогда он уже знает, от какого свойства он может 
притянуть жизнь, от получения ради себя, или же из же-
лания насладить своего Создателя. 

3. Рабаш. 901. «Новый год деревьев»

Человек называется деревом в поле, а Рош а-Шана (но-
вый год) – это время суда: судить или миловать. Поэто-
му месяц шват – это пятый месяц из месяцев зимы, от-
носится к свойству Ход, и тогда превращается из «давэ» 
 ,скорби, в «Ход», великолепие. Это означает ,(דָּוֶה)
что когда удостаиваются идти в милосердии, то продол-
жают от сфиры Хесед до Ход, где каждое благословение 
в свойстве милосердия, как сказано: «Потому что ска-



 - 159 -

- Ту би-Шват  -

зал Я – мир милосердием отстроится», когда благодаря 
благословению удостаиваются плодов. Как писал мой 
отец и Учитель: поэтому говорят в Ту би-Шват благо-
словение на фрукты, ведь в этом все различие между 
святостью и клипой, потому что «Другой бог бесплоден 
и не приносит плодов». И успех работы, чтобы удосто-
иться плодов – только благодаря милосердию, потому 
что когда работают в мере отдачи, называемой мило-
сердие, то удостаиваются слияния с Творцом. А когда 
удостаиваются слияния, то удостаиваются всего – тако-
вы его слова. Поэтому в Ту би-Шват, называемый новый 
год деревьев, нужно усилиться в милосердии, благодаря 
чему удостаиваются плодов, называемых «дерево, при-
носящее плод». 

4. Рабаш. Письмо 29

Сказано: «Человек – полевое дерево». То есть, все ра-
боты, проделываемые с деревьями для того, чтобы они 
плодоносили, проделываются и с человеком. Поскольку 
до того, как человек будет способен приносить плоды, 
ему необходимо пройти через все те работы, через ко-
торые принято проходить деревьям. Плоды же являются 
конечной целью человека.
Мой отец и учитель однажды объяснил на трапезе 15-го 
швата, почему принято есть плоды. И сказал, что в этом 
вся разница между святостью и её обратной стороной 
(Ситрой Ахрой), как написано в Зоар: «Иной бог бес-
плоден и не плодоносит», и сказано в комментарии «Су-
лам»: «Осушаются их истоки, и увядают они, пока не 
закрываются вовсе. А идущие в святости удостаиваются 
благослoвения в делах рук своих, ибо «плодоносить бу-
дет во время своё, и лист его не увянет» (Предисловие 
к книге Зоар, пункт 23).



 - 160 -

- Ту би-Шват  -

5. Рабаш. Письмо 55

Рабби Йоханан спрашивает: «Неужели человек – это 
полевое дерево?» т.е. что общего между человеком и 
полевым деревом? Что мы учим из того, что Писание 
сравнивает человека с полевым деревом? И он приво-
дит доказательство этому из стиха Писания: «Ибо от 
них будешь есть, и их не руби» – что имеется в виду 
мудрец. Если он праведный, т.е. учится «лишма», что 
означает, что он изучает вещи, которые будут способ-
ствовать тому, что он станет приносить плоды, т.е. эта 
учеба приведет его к тому, что у него будут плоды, т.е. 
заповеди и добрые дела. Таким образом он будет учить-
ся – потому что благодаря этому он удостоится эликсира 
жизни. И в этом смысл слов: «Ибо от них будешь есть, 
и их не руби». А в противном случае, если он увидит, 
что эта учеба не ведет его к совершению заповедей и 
добрых дел, которые называются плодами, знай, что это 
относится к Ситре Ахре, а не к Святости. И отсюда про-
исходит обычай есть плоды пятнадцатого числа месяца 
шват, что указывает на то, что мы идем по пути Свято-
сти, так как у нас есть плоды.

6. Рабаш. Письмо 29

Человек должен каждый день отдавать себе отчёт, об-
новлять заново свою работу по преодолению, забывая о 
прошлом. Кроме того, он должен быть в полной уверен-
ности, что с этого момента и далее мы придем к вечному 
постоянному слиянию.



 - 161 -

- Пурим -

ПУРИМ



 - 162 -

- Пурим -

Свет Пурима

1. Рабаш. Статья 21 (1991). Что означает в 
духовной работе, что перед Пуримом читают 

недельную главу «Захор» («Помни»)

Cвет, который был в дни Пурима, может светить толь-
ко в состоянии Конечного Исправления, и не раньше. 
И этот свет называется «светом цели творения». Это 
значит, свет хохма облачается в получающие келим. То 
есть, что он хочет получить благо и наслаждение, ко-
торые есть там, и которые исходят от цели творения. 
Этот свет цели творения, называемый «ор хохма», не 
может светить без облачения, и облачается в свет ис-
правления творения, называемый «светом хасадим». 
А до Окончательного Исправления этот свет хохма на-
зываемый гадлут хохма (большое состояние света хох-
ма), не может светить вместе со светом хасадим. И тогда 
было чудо по причине постов и криков, которые притя-
нули свет хасадим. И тогда свет хохма смог облачиться 
в свет хасадим, и это означает, что было чудо в том, что 
светил свет еще до Конечного Исправления, поскольку 
со стороны природы этот свет может светить только в 
Конечном Исправлении, что называется «в будущем».  
И было чудо в том, что он светил еще до Конечного Ис-
правления. Поэтому сказали мудрецы: «Все праздники 
отменятся, кроме раскрытия скрытия (Мегилат Эстер)», 
поскольку свет Пурима – это свет, который будет све-
тить в будущем. 



 - 163 -

- Пурим -

2. Рабаш. Статья 21 (1991). Что означает в 
духовной работе, что перед Пуримом читают 

недельную главу «Захор» («Помни»)

Подготовка к Пуриму [...] это так же ощущение зла Ама-
на, что он хочет уничтожить, убить и истребить всех ев-
реев (иудим) от юноши до старика, маленьких детей и 
женщин – в один день. Поэтому человек должен обра-
тить внимание на Амана в своем сердце. Как он хочет 
уничтожить все, относящееся к святости, то есть все, что 
может получиться из чего-то, что относится к святости, и 
не важна величина этого, и даже чего-то самого малень-
кого – он хочет это уничтожить. И он сожалеет о том, что 
у него нет сил превозмочь мысли Амана, который хочет 
истребить всех иудеев. Надо объяснить - «всех евреев», 
то есть любого, у кого имеется отношение к категории 
«во имя небес», он хочет истребить. И это называется 
«осознанием зла», и это – понятие кли и потребности. А 
потом можно получить на это наполнение, называемое 
свет, приходящий наполнить потребность, которая есть 
в кли. Поэтому впоследствии удостоились Исраэль про-
тивоположного, когда властвовали иудеи над ненавист-
никами своими, и удостоились получить Тору. 

Путь Мордехая

3. Великий Мидраш Эстер. Глава 6, п. 2

[Написано в мегилат Эстер] «Был человек-иудей в сто-
лице Шушан». Почему он был назван «иудей», а не 
«ямини» (из колена Беньямина)? Потому что он достиг 
единства имени Творца соразмерно всем творениям, и 
согласно тому, что достиг единства имени Творца, он 



 - 164 -

- Пурим -

был назван «йеуди» – от слова «ехиди» (единствен-
ный). Говорили о нём, что был он сопоставим с Авра-
амом в своём поколении. Так же как Авраам вошел в 
раскалённую печь и вернулся, и так проявил творениям 
величие Творца, также и Мордехай в своё время – бла-
годаря ему творения познали величие Творца, согласно 
сказанному: «И множество народов земли стали иудея-
ми», ведь он соединил имя Творца со святостью Его, и 
потому называется «йеуди», и там, где написано в [ме-
гилат Эстер] «человек-йеуди»: следует читать не «йеу-
ди», а «ехиди».

4. Рабаш. Статья 11 (1987). Пурим, 
когда заповедано «ад де-ло яда»

Путь праведника Мордехая – работать ради отдачи 
Творцу, что называется свойством «отдачи». И этим пу-
тем впоследствии можно прийти к уровню совершен-
ства, когда он приходит к ступени, где он уже может 
сказать Творцу: «Я хочу, чтобы Ты дал мне благо и на-
слаждение, потому что я хочу исполнить то, что Ты хо-
чешь дать творениям благо и наслаждение, и сейчас я 
готов получить благо и наслаждение, поскольку я знаю 
сам, что желаю этого не из эгоистической любви, а толь-
ко из отдачи».
И теперь, если намерение – на отдачу, получение цар-
ского подарка совершенно. Т.е. в нем нет элемента сты-
да, поскольку получение основано на желании человека 
помочь Творцу в раскрытии цели творения, чтобы все 
узнали, что цель творения – нести добро Своим созда-
ниям.



 - 165 -

- Пурим -

Путь Амана

5. Рабаш. Статья 11 (1987). Пурим, 
когда заповедано «ад де-ло яда»

Путь Амана – не смотреть на исправление в виде сокра-
щения, которое произошло на получающие келим. А он 
говорит: «Ведь Творец создал мир, чтобы нести добро 
Своим творениям, а мы видим, что в нашей природе 
существует желание получать наслаждение и удоволь-
ствие. А чего ради Творец создал это желание? Чтобы 
им не пользоваться? Неужели же Он создал в нас же-
лание и стремление получать наслаждение и велел не 
пользоваться им, а испытывать из-за него страдания и 
мучения?». Согласно этому выходит, что это противопо-
ложный путь.

6. Рабаш. Статья 11 (1987). Пурим, 
когда заповедано «ад де-ло яда»

Аман утверждал, что поскольку Царь, т.е. Творец, со-
здал желание получать, он без сомнения желает, что-
бы мы получали и наслаждались. И все царские служи-
тели становились на колени, т.е. подчинялись мнению 
Амана, как сказано выше, поскольку он выступал с 
утверждением, что ведь это желание получать, о кото-
ром Мордехай говорит, что им нельзя пользоваться, это 
неверно, потому что Творец создал его не просто так, а 
для того, чтобы им пользовались. Однако Мордехай ска-
зал: «Нет!», – как сказано: «А Мордехай не становился 
на колени и не падал ниц». Как сказано: «И говорили 
Мордехаю служители царские у царских ворот: почему 
ты преступаешь повеление царское?». А мой господин, 
отец и учитель сказал об этом, что это означает, что 



 - 166 -

- Пурим -

служители царские говорили Мордехаю: но ведь Аман 
говорит нам, что то, что он идет своим путем, а не путем 
Мордехая, – это потому, что это истинный путь. И это оз-
начает, что они спрашивали Мордехая: «Почему ты пре-
ступаешь повеление царское?» Имеется в виду Творец, 
потому что Аман говорил, что так повелел о нем Царь, 
т.е. Царь всех царей. И объяснение этого: поскольку 
желание получать и желать из любви к себе, – это Царь 
царей создал в творениях такую силу, поэтому весь мир 
поддерживает мнение и рассуждение Амана.

Света Амана в келим Мордехая

7. Бааль Сулам. Шамати, 137. 
Цлофхад собирал дрова

Мордехай относился к Древу Жизни, ведь он не хотел 
ничего привлекать вниз, так как не обладал хисароном. 
Поэтому нужно было возвеличить свойство Амана, что-
бы он притягивал света вниз. А впоследствии, когда он 
показывает хисарон, тогда Мордехай получает их [т.е. 
эти света] в свойстве получения ради отдачи.

8. Рабаш, 913. И Тору Его изучает он

В то время, когда человек не может видеть истинное 
лицо своего зла, то есть свойство Амана, он не может 
молиться Творцу, чтобы помог ему победить это зло. 
И только когда человек видит величину Амана, что он 
хочет погубить и уничтожить всех иудеев, то есть Аман 
хочет уничтожить всё, что имеет отношение к иудаизму 
(единению), и не даёт ему ничего сделать в святости 



 - 167 -

- Пурим -

(отдаче), тогда только он может вознести истинную мо-
литву. И тогда исполнится сказанное: «Творец поможет 
ему», поэтому тогда относятся к делу их поступки, по-
сты и крики, когда молятся Творцу, чтобы спас от Ама-
на – от этого зла. 

9. Рабаш, 913. И Тору Его изучает он

Когда Творец помогает ему, то Творец спрашивает Ама-
на: «Что делать с человеком, которого царь хочет воз-
высить?». Тогда Аман задумывается: «Кого хочет царь 
сделать важнее меня?». То есть, всё зло исходит из же-
лания получать (как сказано в Предисловии книги Зоар), 
которое является Аманом в человеке. И он утверждает, 
что желание Творца – насладить творения, то есть все 
наслаждения относятся к желанию получать. 
Но Творец сказал: «И сделал для Мордехая – иудея». То 
есть, если он спросит доброе начало, которое называ-
ется Мордехай иудей, захочет что-то, тогда Он ответит, 
ведь всё его желание – только отдача Творцу, и он не 
желает ничего больше. Поэтому спросил Амана, хочет 
ли он получить все наслаждения в мире. Тогда сказал 
(ему) Творец, что все наслаждения надо дать Мордехаю, 
а это означает, что человек получит все наслаждения 
только ради того, чтобы доставить наслаждение Творцу. 
И это, сказал мой отец и учитель, света Амана в келим 
Мордехая, что означает получение всех наслаждений 
только с намерением ради небес.

10. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Бааль Сулам объяснил противостояние Амана и Морде-
хая . Он задал вопрос о том, как царь Ахашверош хотел 



 - 168 -

- Пурим -

оказать почет Мордехаю. Сказано об этом: «И сказал 
царь: "Что было сделано для Мордехая в знак почета 
и уважения за это?" И сказал царь Аману: "Что сделать 
для того человека, которому царь хочет оказать почет?" 
"И сказал Аман царю: человеку, которому захочет царь 
оказать почет, пусть принесут царское одеяние"».
Бааль Сулам спросил, как такое может быть: если царь 
желает оказать «почет» Мордехаю, то почему он спра-
шивает Амана: «Что сделать для того человека, которо-
му царь хочет оказать почет?» И объяснил Бааль Сулам, 
что это намек на порядок отдачи изобилия низшим. Ведь 
Творец, разумеется, желает оказать почет и уважение 
праведнику, т.е. Мордехаю. Но если Он спросит само-
го праведника: «Что ты хочешь, чтобы Я тебе дал?», – 
праведник скажет, что ничего не хочет получить, а нао-
борот, хочет лишь совершать отдачу Царю.
Поэтому надо было спросить свойство Амана в нем: что, 
по его мнению, стоит получить? А потом царь сказал: 
«Сделай так для Мордехая». Иными словами, пускай по-
лучит почет и уважение не в сосуды Амана, «получаю-
щего ради получения», а в сосуды «получающего ради 
отдачи».

11. Бааль Сулам. Шамати, 
37. Статья к Пуриму

Конфликт между Мордехаем и Аманом. Ведь утвержде-
ние Мордехая состояло в том, что то, что мы видим сей-
час, что Творец раскрывает власть хохмы, – это не для 
того, чтобы мы получали хохму, а для того, чтобы воз-
величить хасадим. Другими словами, сейчас у них будет 
возможность показать, что то, что они получают хаса-
дим, происходит по их собственной воле. Иными слова-
ми, существует возможность получить хохму, потому что 



 - 169 -

- Пурим -

сейчас – власть левой линии, которая светит хохмой, 
но, тем не менее, они выбирают хасадим. Получается, 
что сейчас, выбирая хасадим, они показывают, что пра-
вая линия властвует над левой. [...]
А Аман утверждал обратное – что то, что Творец рас-
крывает сейчас левую линию, т.е. свойство хохмы, это 
для того, чтобы пользоваться хохмой, иначе получится, 
что Творец делал напрасное действие и никто не насла-
ждается от этого. Поэтому не следует смотреть на то, 
что говорит Мордехай, а все должны слушаться его и 
пользоваться раскрытием хохмы, которая раскрылась 
сейчас.
"Всегда"

12. Бааль Сулам. Шамати, 
229. Карманы Амана

О том, что едят гоменташи, т.е. карманы Амана, [Бааль 
Сулам] сказал: поскольку «обязан человек напиться в 
Пурим до такого [состояния], чтобы не различать меж-
ду "проклят Аман" и "благословен Мордехай"», поэто-
му едят «карманы Амана», чтобы мы помнили, что Аман 
принес нам не более чем карманы, которыми называ-
ются келим, а не внутреннюю часть. Это означает, что 
только келим Амана можно получить, но не света, назы-
ваемые внутренней частью. Из-за того, что гадлут по-
лучающих келим находится во власти Амана. И это мы 
должны забрать у него.
Однако привлечь света невозможно с помощью келим 
Амана. И это [делается] именно с помощью келим Мор-
дехая, т.е. отдающих келим. А на получающие келим 
было сделано сокращение. И это объясняется в Писа-
нии: «И сказал Аман в сердце своем: кому, кроме меня, 
захочет царь оказать почет!»  И это называется насто-



 - 170 -

- Пурим -

ящим желанием получать. Поэтому он велел принести 
«царское одеяние, которое надевал царь, и [привести] 
коня, на котором ездил царь…» 

Пока не сможет различить

13. Рабаш, 910. Пока не сможет различить

Есть 3 стадии.
1. Когда он не различает между проклятым и благосло-
венным, то есть еще не знает, что желание наслаждать-
ся ради себя называется «Аман», а желание отдавать 
называется «праведником Мордехаем». И даже когда 
действует ради собственного наслаждения, все равно 
считает себя праведником.
2. Когда у него уже появляется знание о том, что эгоис-
тическое получение называется Аманом, а отдача – пра-
ведником Мордехаем.
3. Конечное Исправление, которое означает, что «яд 
смерти» становится «святым ангелом», то есть эгоисти-
ческое получение исправляется намерением ради отда-
чи. И потому уже нет различия между получением и от-
дачей, ведь получение полностью входит в отдачу.
Именно об этом сказано, что в праздник Пурим человек 
должен напиться допьяна, - ведь все остальные празд-
ники, кроме Пурима, отменятся, потому что Пурим соот-
ветствует Конечному Исправлению.
И потому в праздник Пурим содержится указание на Ко-
нечное Исправление. А заповедь напиться допьяна оз-
начает подслащение, то есть когда все зло уже подс-
ластили (исправили). Тогда как на 1-й стадии работы 



 - 171 -

- Пурим -

человека, где тоже «не может различить» – там все еще 
нет подслащения.

14. Бааль Сулам. Шамати, 
37. Статья к Пуриму

По поводу «и не различать» [...]: хотя и светили света 
хохмы, но без света хасадим получить [их] невозможно, 
ведь из-за этого приходят к разделению, но произошло 
чудо – благодаря «постам и молитвам» они привлекли 
свет хасадим, и тогда стало можно получить свет хохма. 
Но до Конечного Исправления такого нет. А поскольку 
это состояние относится к состоянию Конечного Исправ-
ления, когда [всё] уже будет исправлено, как сказано в 
книге Зоар: «И в будущем станет Сам[аэль] святым ан-
гелом», получается, что тогда нет различия между Ама-
ном и Мордехаем. Ведь и Аман тоже будет исправлен. И 
в этом состоит указание: «Обязан человек напиться в 
Пурим до такого [состояния], чтобы не различать между 
«проклят Аман» и "благословен Мордехай"».

Мегилат Эстер (Свиток Эстер)

15. Рабаш, 391. Творец не испытывал Иова

Мой господин, отец и Учитель сказал, что суть Мегилы в 
том, что тогда было время раскрытия. И об этом сказал 
Аман, что нужно идти путем знания. И это означает, что 
«законы Царя не выполняют». А Мордехай утверждал, 
что раскрытие приходит только для того, чтобы выдер-
жать испытание и принять на себя скрытие.



 - 172 -

- Пурим -

16. Бааль Сулам. Шамати, 
37. Статья к Пуриму

Смысл [сочетания] «Мегилат Эстер» (букв. свитка 
Эстер). И на первый взгляд, тут есть внутреннее проти-
воречие. Ведь «мегила» 'свиток' означает, что он рас-
крыт 'галуй' всем. А «Эстер» 'скрытие' означает, что 
есть скрытие. Однако следует объяснить, как сказано 
выше, что всё раскрытие [произошло] для того, чтобы 
дать возможность выбирать в скрытии.

17. Рабаш, 911. Трапеза грешника

«Мегилат Эстер» – это две противоположности: во вре-
мя скрытия действуют по принуждению, а во время рас-
крытия – по желанию.

Есть один народ

18. Бааль Сулам. Шамати, 
144. Есть один народ

«Есть один народ, рассеянный и разделенный среди на-
родов».
Аман сказал, что, по его мнению, мы сможем уничто-
жить иудеев, поскольку они разделены друг с другом. 
Поэтому, [действуя] против них нашей силой, мы навер-
няка победим, ведь это приводит к отделению человека 
от Творца, и, само собой, Творец не поможет им, ведь 
они отделены от Него.
Поэтому Мордехай решил исправить этот изъян, как вы-
ясняется в Писании: «собрались иудеи…», чтобы «со-



 - 173 -

- Пурим -

браться и встать на защиту жизни своей». Т.е. благода-
ря объединению они спасли свою жизнь.

C начала месяца адар мы 
преумножаем радость

19. Рабаш. Статья 19 (1986). 
По поводу радости

Сказали мудрецы: «C начала месяца адар мы приумно-
жаем радость». Мы спросили: что значит приумножать 
радость? Ведь радость есть результат некоей причины. 
В таком случае, что это за причина, которую мы можем 
задействовать, чтобы она принесла нам радость?
Согласно вышесказанному, речь идет о том, чтобы при-
умножать продвижение в правой линии, зовущейся 
«совершенством». Когда человек находится в состоя-
нии совершенства, это называется «подобием свойств». 
Иными словами, будучи совершенным, человек слит 
с Совершенным, как сказано: «Благословенный сли-
вается с благословенным, а прóклятый не сливается с 
благословенным». Поэтому если человек находится в 
состоянии критического разбора, называемого «левой 
линией», то зовется «прóклятым» и, само собой, отде-
лен от Совершенного. Как следствие, в таком случае он 
может ощущать лишь тьму, а не свет. Ведь только свет 
несет радость.



 - 174 -

- Пурим -

20. Рабаш. Статья 19 (1986). 
По поводу радости

Когда нижние работают над радостью, они аналогичным 
образом привлекают вниз свет радости. Сказано об этом: 
«И написал Мордехай, чтобы обязались сделать эти дни 
из года в год как дни, в которые иудеи обрели покой от 
своих врагов, и как месяц, в который обратилась для 
них печаль в радость и скорбь в праздник, – сделать 
их днями пиршества и веселья». Так чтобы посредством 
этого они привлекали свет Окончательного Исправле-
ния, который светил тогда.
Привлекая радость, следует понимать, в чем причина 
этого. Как мы сказали, человек воздает благодарность 
Творцу за то, что Он приблизил его. Таким образом, воз-
давая благодарность, он работает на отдачу, поскольку 
благодарит и славит Творца за то, что дал ему мысль и 
желание как-то соприкоснуться с духовным.

Гмар Тикун - Окончательное 
Исправление

21. Зоар для всех. Берешит-1. Статья 
«Камни чистого мрамора», п. 255

В конце исправления, когда будет искоренен Сам, рас-
кроется всем, что Сам никогда и не жил, но всегда пра-
вило только единство, как сказано: «Нет никого кроме 
Него».



 - 175 -

- Пурим -

22. Рабаш, 386. Это день, 
созданный Творцом

«Это день, созданный Творцом, будем веселиться и ра-
доваться ему».
«Это день» означает «это называется днем, а не что-то 
другое». И что будет, когда Творец создаст его? Каждый 
придет к постижению, так что «будем веселиться и ра-
доваться ему».
«Ему» означает «Творцу», т.е. слиянию с Творцом, что 
называется уподоблением по форме, что означает, что 
каждый поймет, что нет большей радости, чем достав-
ление наслаждения Творцу. И на это мы рассчитываем, 
когда всё общество придет к этому уровню, называемо-
му «Гмар Тикун».



 - 176 -

- Песах -

ПЕСАХ



 - 177 -

- Песах -

Нисхождение в Египет

Вопрос Авраама - «Как я 
узнаю, что унаследую ее?»

1. Бааль Сулам. Наследование земли

Души не могут получить доброе вознаграждение, ради 
которого Он создал мир и эти души, не имея сосуда 
(кли), пригодного для получения, а кли это достигается 
человеком только лишь посредством усилий и труда по 
исполнению заповедей, основанных на трудных обстоя-
тельствах и борьбе, которую человек ведет со злым на-
чалом и с многочисленными помехами и затруднениями, 
ибо эти страдания и усилия в Торе и заповедях форми-
руют кли души, способное принять всё благо и наслаж-
дение, ради которого Он создал все творения.

2. Бааль Сулам. Наследование земли

Для наследования земли [Израиля] нужна большая под-
готовка, ведь вся действенность Торы и заповедей за-
висит от нее, ибо благодаря ей мы удостаиваемся все-
го изобилия и блага, которые задумал Творец для всех 
душ Исраэля прежде, чем создал их. И по этой причи-
не праотец Авраам удивлялся, ибо он не понял, откуда 
они возьмут такие большие получающие келим, чтобы 
удостоиться святости этой земли. Пока Творец не сказал 
ему, что усилия в Торе и заповедях в египетском изгна-
нии подготовят для них эти большие келим, и они будут 
достойны этой святой земли.



 - 178 -

- Песах -

3. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

«И сказал ему: "Я Творец, который вывел тебя из Ура 
Халдейского, чтобы дать тебе эту землю в наследие". И 
сказал: "Творец Всесильный, как мне знать, что я унас-
ледую ее?"» «И сказал Он Авраму: "Знай, что пришель-
цами будут твои потомки в чужой земле, и поработят их, 
и будут угнетать их четыреста лет… А потом они выйдут 
с большим имуществом"».
Здесь тоже нужно понять, какой ответ получил Авраам 
на свой вопрос: «Как мне знать, что я унаследую ее?». 
Ответ Творца был следующим: «Знай, что пришельцами 
будут твои потомки в чужой земле… А потом они выйдут 
с большим имуществом». Таким образом, вопрос был о 
гарантии наследия, а ответ о гарантии состоял в том, 
что народ Исраэля будет в изгнании. Но разве изгна-
ние – это гарантия наследования земли?
Бааль Сулам объяснил смысл вопроса: известно, что нет 
света без сосуда. Иными словами, невозможно получить 
наполнение, если нет потребности в нем. Эта потреб-
ность и называется сосудом. Увидев, чтó Творец хочет 
дать его потомкам, Авраам сказал: «Я не вижу, что они 
будут нуждаться в духовном наследовании земли».

4. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Авраам спросил Творца: «Как мне знать, что я унасле-
дую ее?», – ведь у них нет келим и потребности в таком 
большом наследии, которое Ты показываешь мне, что 
дашь сыновьям моим. Ведь у них нет потребности!
И на это ответил ему Творец: Я дам им потребность в 
светах так же, как Я дам им света. Т.е. что Творец даст 



 - 179 -

- Песах -

им и свет, и кли. Не думай, что Я даю только высшее 
благо, но Я даю им как потребность, называемую «кли», 
так и высшее благо, называемое наполнением хисарона.
И благодаря тому, что народ Исраэля будет в Египетском 
изгнании четыреста [лет], а четыре – это целая ступень, 
состоящая из четырех стадий, и благодаря тому, что они 
будут в изгнании в чужой земле, т.е. что египтяне пе-
редадут Исраэлю желание получения ради себя, а это 
желание, не относящееся к святости, и это называется 
«эрец» (земля) от слова «рацон» (желание), и они за-
хотят убежать от этого желания. В этот момент, когда Я 
сделаю, чтобы они не смогли выйти из-под этой власти 
собственными силами, но они увидят, что только лишь 
Творец может помочь им, у них не останется другого вы-
бора, кроме как попросить Меня о помощи. 

5. Рабаш. Статья 41 (1990). Что 
означает «легкие заповеди, 

которые человек попирает своими 
ногами,» в духовной работе

Вопрос Авраама возник, когда Авраам увидел, что такое 
наследование земли, которая означает малхут, несущую 
высшее благо, которое включает в себя 5 свойств Наран-
хай. И известно, что нет света без кли, т.е. нет наполне-
ния без потребности. А Авраам видел, что у Исраэля нет 
потребности достичь совершенства ступени. А если они 
достигнут некоторого свечения свыше, у них уже будет 
удовлетворение. И в любом случае, у них нет потребно-
сти достичь Наранхай де-нешама, которая заключена в 
малхут, что и называется «наследованием земли».



 - 180 -

- Песах -

6. Рабаш. Статья 44 (1991). Какова 
причина, по которой Исраэль удостоились 
унаследовать землю, в духовной работе

И согласно правилу «нет света без кли», другими слова-
ми «нет наполнения без хисарона», Авраам видел, что 
если Творец даст Исраэлю некоторое свечение и про-
буждение свыше, они удовлетворятся малым, и у них 
не будет никакого хисарона к более высоким ступеням. 
Таким образом, Авраам видел, что нет никакой возмож-
ности, чтобы народ Исраэля смог получить наследие 
земли, поскольку у них нет потребности в этом.
И в этом состоял вопрос: «Как узнаю я?» Не то что, 
страшно сказать, он не верил тому, что Творец сказал 
ему. А вопрос его состоял в том, что он сказал, что не ви-
дит, что у них будет потребность в этом. Подобно тому, 
что человеку дают некую драгоценность, но если у него 
нет потребности в ней, человек не может наслаждаться 
ей. Получается, что даже если им дадут наследие земли, 
если у них нет потребности, они не смогут наслаждаться 
от этого. И хотя со стороны дающего всё в порядке, но 
если у нижнего нет потребности, что может сделать да-
ющий? И это то, о чем спросил Авраам.

7. Рабаш. Статья 41 (1990). Что 
означает «легкие заповеди, 

которые человек попирает своими 
ногами,» в духовной работе

«Как, - сказал Авраам, - как они получат свет, если нет 
у них келим, называющихся «потребностью»?» И тогда 
сказал ему Творец: «Знай, что пришельцами будет по-
томство твое в земле, им не принадлежащей». Т.е. что 
народ Израиля будет на земле, т.е. в желании, не при-
надлежащей народу Израиля, но они будут находиться 



 - 181 -

- Песах -

под властью желания получать, относящемуся к фарао-
ну, царю египетскому.
«И будут угнетать их». Другими словами, народ Изра-
иля будет страдать от того, что они не смогут совер-
шать действия ради отдачи, приводящие их к слиянию 
с Творцом. И тогда они вознуждаются в помощи Творца, 
как сказано: «И вознесся вопль их от работы к Творцу, 
и услышал Творец стенания их, и вспомнил Творец Свой 
союз с Авраамом».

8. Рабаш. Статья 22 (1989). Что 
означает, что именно в канун 

Песаха задают четыре вопроса

Что́ мы видим в ответе Творца на вопрос Аврама: «Как я 
узнаю?», – что благодаря тому, что будут они на земле, 
не им принадлежащей, т.е. будут в изгнании, Аврам уже 
должен быть уверен, что они унаследуют эту землю?
И он сказал: поскольку нет света без кли, т.е. нет напол-
нения без хисарона, а Аврам сказал Творцу, что он не 
видит, что они будут нуждаться в таких больших светах, 
которые называются «земля Исраэля». Поэтому Творец 
сказал ему: благодаря тому, что они будут в изгнании, и 
будут просить Творца, чтобы Он вывел их из изгнания. 
А каким образом Он выводит их? Это происходит только 
с помощью больших светов, ибо «свет в ней возвращает 
к источнику», – таким образом, у них уже будет потреб-
ность в больших светах.

9. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Следует объяснить то, что праотец Авраам спросил Твор-
ца: «Как я буду знать, что я унаследую ее?» Ведь как 



 - 182 -

- Песах -

такое возможно, что они смогут принять на себя бре-
мя веры? Ведь это против знания. А кто же может идти 
против знания? В таком случае, как же произойдет так, 
что они удостоятся света веры, ведь всё совершенство 
зависит только от этого.
И на это ответил ему Творец: «Знай … что они будут 
в изгнании». Что означает, что Он приготовил клипу, 
т.е. злое начало, подлого человека, и это Фараон, царь 
египетский, где буквы слова Фараон 'паръо' – это те же 
буквы, что в слове «ореф» 'задняя сторона шеи'. Как 
сказал Ари во «Вратах намерений» о Песахе, что Фара-
он – это свойство задней стороны шеи, сужающей море 
'мецер-ям' [т.е. «Мицраим», Египет], и он высасывал 
высшее благо, когда оно опускается к нижним – посред-
ством своего вопроса, который он задает: «Кто этот Тво-
рец, голос которого я должен слушать?»  И тотчас же 
вместе с возникновением этого вопроса они уже нахо-
дятся во власти клипот.

10. Рабаш. Статья 41 (1990). Что означает 
«легкие заповеди, которые человек 

попирает своими ногами» в духовной работе

Когда человеку нужно работать ради Творца, а для него 
это выше знания, - этим человек пренебрегает, потому 
что тело противится работать без вознаграждения. По-
этому, когда телу говорят, что нужно работать только 
ради отдачи Творцу, тогда оно говорит, что это нераз-
умно, и что не стоит прилагать усилия в этой работе. И 
человек видит, что он не может преодолеть тело. И как 
объяснял мой отец и учитель, что то, что человек не 
может выйти из-под власти желания получать для себя, 
- Творец сделал это преднамеренно, чтобы благодаря 



 - 183 -

- Песах -

этому человек получил бы потребность в помощи Твор-
ца, а иначе - он потерян.
Поэтому, когда человек просит у Творца, чтобы помог 
ему, благодаря этому он получает помощь свыше, – свет 
Торы, «ибо свет в ней возвращает к Источнику», как 
сказано в Зоаре, что благодаря этому он получает келим 
и потребность к постижению НаРаНХаЙ души. И таков 
был ответ Творца на вопрос Аврама «Как я узнаю, что 
унаследую ее [т.е. землю Исраэля]?»

11. Рабаш, 380. Освящающий 
седьмой день - 2

Человек обязан начать войну, для того чтобы у него 
были келим и потребность в спасении и помощи со сто-
роны Творца, и это как сказали [мудрецы], «если Тво-
рец не помогал бы ему, он бы не выдержал». Получа-
ется, что Он специально не дал человеку способность 
победить в войне, потому что, воюя, человек получает 
келим и хисароны отдачи.
Поэтому нужно и то, и другое: чтобы человек начал во-
йну для получения келим, и помощь – причем нужно, 
чтобы именно Творец помог ему, потому что благодаря 
помощи он получает в наследие землю [Израиля], как 
обещал Творец праотцу Аврааму.



 - 184 -

- Песах -

Йосеф и его братья - 
«Братьев своих я ищу»

12. Рабаш. Статья 3 (1984), 
Любовь к товарищам - 1

Сказано о Йосефе: «И нашел его человек, когда он блу-
ждал в поле. И спросил его тот человек: "Что ты ищешь?" 
Он ответил: "Братьев своих я ищу. Скажи мне, где они 
пасут?"»
Поле, где блуждает человек, – это место, где должен 
расти урожай, дающий пропитание миру. Полевые ра-
боты – пахота, посев и жатва. Сказано об этом: «Сеяв-
шие в слезах – будут жать в радости». И это называется 
«поле, благословенное Творцом».
Бааль Турим объясняет, что заблудиться в поле – зна-
чит сбиться с дороги, не знать истинного пути, ведущего 
туда, куда ты должен попасть, – к Творцу. Подобно за-
плутавшему в поле ослу, человек начинает думать, что 
никогда не достигнет своей цели.
«И спросил его тот человек: "Что ты ищешь?" Иными 
словами: чем я могу помочь тебе? «Он ответил: "Брать-
ев своих я ищ"». Если я буду вместе с братьями, т.е. 
буду в группе, где есть любовь к товарищам, тогда я 
смогу подниматься по пути, ведущему к дому Творца.
Путь этот, называющийся «путем отдачи», противен на-
шей природе. И чтобы идти по нему, есть лишь один 
способ – товарищеская любовь, благодаря которой каж-
дый может помогать своим товарищам.
«И сказал человек: "Они отступились от этого"». Раши 
объясняет: они отступились от братства – то есть не же-
лают соединиться с тобой. В итоге, это привело к тому, 



 - 185 -

- Песах -

что народ Исраэля попал в египетское изгнание. И что-
бы выйти из Египта, мы должны объединиться в группу, 
где все желают товарищеской любви. Благодаря этому 
мы сможем выйти из Египта и принять методику исправ-
ления.

Египетское изгнание

Египетское изгнание

13. Рабаш. 71. «Суть изгнания»

Что такое изгнание? Это когда человек находится под 
властью эгоистической любви и не может работать ради 
Творца. А когда любовь к себе называется изгнанием? 
Только когда он хочет выйти из-под этой власти и стра-
дает от того, что не может ничего сделать ради Творца.

14. Рабаш. Статья 15 (1991). Что означает 
благословение: «сотворивший для меня 
чудо в этом месте» в духовной работе

Нужно знать, что изгнание, - то, что ощущает человек, 
что он находится в изгнании, - измеряется не самим из-
гнанием, а ощущением зла и страданий, которое он ис-
пытывает от того, что находится в изгнании. И тогда, 
когда он страдает от того, что пребывает во власти по-
работителей, когда вынужден делать все, что они тре-
буют от него, и у него нет никакой возможности сделать 
то, что он хочет, а он вынужден служить и реализовы-



 - 186 -

- Песах -

вать все, что народы мира, находящиеся в теле челове-
ка, требуют, и у него нет никаких сил изменить им - в 
соответствии с мерой страданий, которые он ощущает и 
хочет сбежать от них, в этой мере он может насладиться 
освобождением.

15. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Как объяснил Бааль Сулам, египетское изгнание было 
нужно для того, чтобы обрести сосуды египтян. Но толь-
ко в долг, а потом вернуть им обратно. Бааль Сулам по-
яснил: когда Творец сказал Аврааму: «пришельцами бу-
дут твои потомки в чужой земле» – это было гарантией 
наследования. Иными словами, гарантией того, что у 
них будет нужда получить изобилие от Творца. Ведь же-
лание выйти из египетского рабства может возникнуть 
только с помощью чистой души. Тогда, само собой, они 
каждый раз будут нуждаться в помощи Творца. И бла-
годаря этому у них будет нужда в том, чтобы с каждым 
разом привлекать всё более высокие ступени.

16. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Как говорил великий Ари, египетское изгнание – это 
когда знание святости было в изгнании. То есть, египет-
ская клипа властвовала над народом Израиля. И надо 
объяснить понятие «народ Израиля». Это означает, что 
весь народ хочет работать ради пользы Творца, а не 
ради личной выгоды. Как известно, слово «Исраэль» – 
означает «прямо к Творцу», всё для Творца. А власть 



 - 187 -

- Песах -

Фараона – наоборот, работа только ради собственной 
выгоды. Поэтому знание святости, то есть то, что надо 
работать ради небес - на отдачу, это свойство было в 
изгнании под властью Фараона, царя египетского, ведь 
Египет (мицраим) - те же буквы, что и «мецер-ям» (мор-
ской перешеек), как известно слово «цар» (тесный, уз-
кий) означает «ограничение для света хасадим».

17. Рабаш, 380. Освящающий 
седьмой день - 2

Когда человек освящает точку в своем сердце достой-
ным для него образом, он начинает входить в египет-
ское изгнание, и тогда всякий раз он начинает видеть, 
насколько он далек от действия по отдаче. И тогда у 
него образуются келим, т.е. хисароны, и эти хисароны 
Творец потом может наполнить.

18. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Польза от изгнания была в том, чтобы они почувствова-
ли, что желание получать является грехом. И это – при-
чина того, что они решат, что нет другого совета, кроме 
как пытаться прийти к отдающим келим. И потому Тво-
рец ответил праотцу нашему Аврааму на вопрос, когда 
он попросил гарантий наследования земли: «Знай, что 
пришельцами будет потомство твое … и будут угнетать 
их». Ведь благодаря изгнанию они придут к раскрытию 
«тонкого волоса», т.е. греха. И тогда они придут к при-
нятию истинной работы, чтобы отдалить себя от этого 
греха.



 - 188 -

- Песах -

19. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие две 
ступени предшествуют «лишма»

В состоянии «ло лишма» человек ощущает себя в свой-
стве ступени «Исраэль». Но если человек желает начать 
работать на отдачу, т.е. [желает], чтобы у него были ке-
лим для получения внутреннего света, а значит желает 
выйти из любви к самому себе, то тогда он приходит к 
египетскому изгнанию. Это значит, что тогда становится 
видно, насколько человек далек от того, чтобы нахо-
диться в слиянии с Творцом в подобии свойств. А как в 
разуме, так и в сердце его властвует египетская клипа.
И в этом состоянии он уже видит, насколько далек он от 
того, чтобы быть «Исраэль», а пребывает в состоянии 
«Яков», в малом состоянии «катнут» [от слов «акеваим 
и соф» - пятки и конец]. Т.е. [видит], что он находится 
в абсолютной низости; видит, как с каждым днем он все 
больше удален от Творца, и нет у него никакой связи со 
святостью. И это называется «египетским изгнанием».

20. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Когда народ Израиля, который находился в египетском 
изгнании под властью Фараона, царя Египта (מצר-ים), и 
желал выйти из-под его власти, он не мог. Им было ещё 
не совсем ясно, что значит «работать ради отдачи, а не 
для собственной выгоды», и хотя было у них желание 
работать ради Творца, – видели, что не могут. Но всегда 
находили оправдания тому, что не могут направить себя 
на отдачу, и не чувствовали, что так далеки от Творца.



 - 189 -

- Песах -

21. Рабаш. Письмо 66

Если человек находится под этой властью, как и народы 
мира, получается, что он в изгнании, и тогда он в свой-
стве идолопоклонник – и тогда есть место для молит-
вы, чтобы Творец помог ему выйти из этого изгнания; и 
тогда можно сказать: и сейчас, то есть после того, как 
он в изгнании, и он идолопоклонник, можно сказать: и 
сейчас приблизили место его работы, что означает вы-
полнять работу Творца и не быть под властью чуждой 
работы.
Это называется выходом из Египта, когда все действия – 
ради Творца. И к этому относится заповедь «помни о 
выходе из Египта», ведь только после выхода из египет-
ского изгнания можно выполнять заповеди по причине 
того, что это указания Творца, а не по иным причинам.

22. Рабаш, 936. Время избавления

Человек создан с желанием получать для себя, а по-
скольку для того, чтобы удостоиться истинных наслаж-
дений, необходимо удостоиться сначала слияния, назы-
ваемого уподоблением по свойствам, то есть привести в 
соответствие свое намерение, чтобы было ради небес, 
что означает отдавать, что и является свойством Твор-
ца, называемого Отдающим, а это – против природы.
Получается, что пребывает в изгнании, то есть под вла-
стью египетского царя. А поскольку телом называется 
желание получать, поэтому не может человек служить 
Творцу поневоле, потому что служба поневоле не при-
носит наслаждений, а только страдания. И таков путь 
Торы, то есть путь, пока не достигнем ступени Торы 
лишма, – это путь страданий, поскольку это путь при-
нуждения. 



 - 190 -

- Песах -

23. Рабаш. Статья 41 (1990). Что означает 
«легкие заповеди, которые человек 

попирает своими ногами» в духовной работе

Человек, который изучает Тору, потому что верит сло-
вам мудрецов, которые сказали: «Я создал злое начало, 
Я создал Тору приправу», ему эта приправа даёт почув-
ствовать, как он отдалён от Творца.
Получается, что Тора дала человеку кли, т.е. хисарон, 
чтобы он просил Творца, чтобы вывел его из изгнания, 
называемого «египетским изгнанием». Как известно, 
«мейцар ям» [т.е. Мицраим, Египет] означает «завист-
ливость» (букв.: «узкий взгляд»), т.е. когда у человека 
нет никаких сил отдавать, а лишь получать. И даже ког-
да человек видит, что не может приблизиться к Творцу 
прежде, чем все его действия станут ради отдачи, тем не 
менее, он видит, что нет никакой реальности, когда мог 
бы он достичь этого без помощи Творца. 

24. Рабаш. Статья 13 (1989). Что такое 
«хлеб недоброжелателя» в духовной работе

Запрет «Не вкушай хлеба недоброжелателя», из-за него 
Исраэль остались в изгнании, как сказано: «Если бы 
Исраэль, сойдя в Египет, не вкусили хлеба египтян, не 
были бы оставлены в египетском изгнании». Ведь со-
стоянием изгнания называется то, что народ Израиля не 
мог работать ради отдачи Творцу, а мог только полу-
чать ради себя, и это называется египетским изгнанием, 
когда они не могли выйти из-под их власти, и [в них] 
возобладало желание получать для себя. Поэтому Зоар 
говорит, что если бы, когда они сошли в египетское из-
гнание, они остерегались есть, т.е. не наслаждались 
тем, чем наслаждаются египтяне, т.е. «от недоброжела-



 - 191 -

- Песах -

теля», или желания получать ради себя, они не попали 
бы под их власть, т.е. в изгнание.
Выходит, что строгость запрета недоброжелателя свя-
зана с тем, что его хлеб – целиком ради получения. И 
это вызывает все отделение от святости. И с этим связан 
весь запрет «Не вкушай хлеба недоброжелателя». 

25. Рабаш. Статья 22 (1989). Что 
означает, что именно в канун 

Песаха задают четыре вопроса

Человек должен знать, что эти падения даны ему, чтобы 
из них научиться ценить состояния подъема. Однако в 
состоянии падения человек не способен научиться из 
этого ничему. И только в состоянии подъема у него есть 
возможность сделать истинный расчет и сказать: «То, 
что я сейчас нахожусь в состоянии веры, это пришло 
ко мне от Творца, иначе я сразу же упаду в состояние 
эгоистической любви», – а если он не делает этого рас-
чета, его сейчас же выбрасывает; и воздать благода-
рение Творцу за то, что Он приблизил его. Получает-
ся, что невозможно достичь истинного наслаждения от 
приближения к Творцу, если не уметь ценить это, как 
сказано выше, «как преимущество света [постигаемое] 
из тьмы».
Получается, что для того, чтобы творения получили бла-
го и наслаждение и почувствовали это, должны были 
произойти все эти падения, называемые состоянием 
изгнания. И это называется «Шхина в изгнании» или 
«Шхина во прахе», и только благодаря этому у него бу-
дут келим, чтобы почувствовать благо и наслаждение.



 - 192 -

- Песах -

26. Рабаш, 71. Суть изгнания

«Когда Исраэль в изгнании, Шхина – с ними». Это зна-
чит, что если человек приходит к падению, то для него 
духовное находится в падении. Но ведь есть прави-
ло – «заповедь влечет за собой заповедь». Почему же 
он пришел к падению? Ответ: сверху дают ему паде-
ние, чтобы он почувствовал, что находится в изгнании, 
и чтобы просил милосердия, чтобы вытащили бы его из 
изгнания, что и означает спасение. Но невозможно спа-
сение, если прежде не было изгнания.

27.  Рабаш. Письмо 66

Невозможно выйти из египетского изгнания прежде, чем 
входят в это изгнание. Только тогда можно говорить, что 
выходят из изгнания.
И об этом сообщает нам автор Аггады: мы должны знать, 
что изначально идолопоклонниками были наши праот-
цы, то есть, что были в изгнании под властью идолопо-
клонников – и только тогда приблизил Творец праотцов. 
Но если не почувствовали бы себя под властью идолопо-
клонников, то нельзя было бы сказать, что Творец при-
близил их. Только когда человек удален от Творца, мож-
но сказать, что Творец приблизил его. И всегда должно 
отсутствие чего-либо предварять обладание этим, ведь 
отсутствие – это кли, а обладание – это свет, наполняю-
щий недостаток и тьму.

28. Рабаш, 936. Время избавления

Невозможно выйти из изгнания, если не были в изгна-
нии. Известно, что святая Тора вечная и действует в 
каждом поколении. И так же мы говорим в Агаде – в 



 - 193 -

- Песах -

каждом поколении человек должен представлять себя 
выходящим из изгнания. 
Поэтому необходимо знать, что такое изгнание, в кото-
ром мы находимся. И каждое поколение должно выйти 
из этого горького изгнания.

29. Рабаш. Статья 15 (1991). Что означает 
благословение: «сотворивший для меня 
чудо в этом месте» в духовной работе

Сказано: «И помни, что рабом был ты в Египте». А кто го-
ворит, что быть рабом так уж плохо? Но ведь есть люди, 
которые хотят быть рабами, как сказано выше, когда 
раб сказал, что любит своего хозяина. Но изгнание – 
оно согласно мере страдания и боли, которые ощущают 
в изгнании. И в этой мере могут получить радость от 
освобождения. И это как свет и кли, то есть переноси-
мые страдания от чего-либо – это кли, в которое может 
получить свет, если освобождает себя от страданий. 

Египетская клипа

30. Рабаш. Статья 16 (1985). 
Чем более изнуряли его

Клипá Египта – это общая клипа, куда упали искры от-
дачи, которые народ Исраэля, бывший в Египте, должен 
был исправить. Поэтому сначала нужна боль и мучения 
от того, что сыновья Исраэля не могут выйти из-под вла-
сти египтян, как сказано: «И застенали сыновья Исраэля 
от работы, и возопили, и поднялся вопль их от работы к 
Творцу. И услышал Творец их стенания».



 - 194 -

- Песах -

31. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Египетская клипа заключается в том, что каждый может 
выполнять действия только ради вознаграждения. Но 
без вознаграждения, то есть, только ради отдачи, [Фа-
раон] не позволяет ему выполнить никакого действия. И 
это значит, что Египет – это «теснина» (мецер) по отно-
шению к свойству Исраэль.

32. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Сказали мудрецы: «Каждый притесняющий Исраэль 
становится главой». Значит, кто может властвовать над 
свойством Исраэль? – Только тот, кто в свойстве «голо-
ва» (рош), и он властвует, притесняя свойство Исраэль, 
не давая работать ради Творца, что означает «занимать-
ся милосердием (хесед)» – делать добро, но (дает дей-
ствовать) только ради собственной выгоды, что называ-
ется египетской клипой.

33. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

До того, как они увидели то состояние, в котором они 
находятся во власти клипот и им стало больно, и они 
испугались, что останутся там навечно, нет никакой не-
обходимости, чтобы Творец помогал им с получающими 
келим, если они не ощущают вреда и недостатка, кото-
рые заключены в этом, – что это всё, что мешает приле-



 - 195 -

- Песах -

питься к Творцу. Ведь иначе человек больше ценит ра-
боту в свойстве знания и получения. Тогда как свойство 
веры считается низостью. И они предпочитают знание и 
получение, потому что так обязывает [поступать] внеш-
ний разум человека.
И поэтому им было уготовано изгнание, чтобы они по-
чувствовали, что у них нет никакого продвижения в 
приближении к Творцу и вся их работа опускается в 
египетскую клипу. И тогда они увидели, что у них нет 
никакого выбора, а они обязаны принять на себя работу 
в низости, т.е. в свойстве веры выше знания, и стре-
миться к свойству отдачи, иначе они ощущают, что они 
находятся во власти Ситры Ахры.

Еврей и египтянин

34. Рабаш. Статья 17 (1991). Что 
означает: «Ибо ожесточил Я 

сердце его» в духовной работе

«И вышел [Моше] к братьям своим, – увидел он их тяж-
кий труд, и увидел, как египтянин бьет еврея, из брать-
ев его и увидел, что нет ни одного человека».
А в отношении работы следует объяснить, что именно 
когда у человека есть свойство Моше, называемое свой-
ством Торы, он может видеть, как египтянин, т.е. жела-
ние получать ради себя, говорит, что оно называется 
«человек», и благодаря этой  силе, которая называется 
Торой, он видит, что он бьет еврея, т.е. у евреев «че-
ловеком» называется как раз тот, кто не совершает жи-
вотные действия, т.е. человеком называется тот, кто не 
пользуется желаниями животного, и потому сказано: «И 



 - 196 -

- Песах -

увидел, что нет ни одного человека», т.е. никогда не 
получится из него «человек» собственными силами. И 
это оттого, что у человека есть свойство Моше, свойство 
верного пастыря (который является пастырем веры для 
всего народа Исраэля). Эта сила пробуждает человека, 
чтобы он мог увидеть истину – что никогда человек не 
достигнет свойства «человек» собственными силами, 
и потому сказано: «И увидел, что нет ни одного чело-
века» – это заставляет его просить у Творца, чтобы Он 
дал ему свойство веры в Творца, с помощью которого он 
придет к слиянию с Творцом.

35. Рабаш. Статья 13 (1989). Что такое 
«хлеб недоброжелателя» в духовной работе

Египтяне презирали еду евреев, ибо у евреев весь хлеб 
их, т.е. пища, был ради отдачи, а у египтян весь их хлеб 
относится к свойству недоброжелателя, т.е. к получе-
нию. И когда они слышали, что хлеб евреев – чтобы от-
давать, т.е. нечто на отдачу, это для них омерзительно 
и презренно. Ибо когда нужно делать нечто на отдачу, 
а не для получения ради себя, такая работа презираема 
ими, и они не ощущают в этом никакого вкуса.
Поэтому, когда египтяне только слышали, что нужно ра-
ботать ради отдачи, они приходили к ощущению, что они 
должны унижать себя, т.е. все их разумение обязывает, 
чтобы человек заботился о собственной выгоде, а то, 
из чего не получается ничего для собственной выгоды, 
они делать не способны. Поэтому, когда тело находится 
под властью египтян, даже если оно слышит только тон-
кий намек, что нужно заниматься отдачей, оно сразу же 
выказывает пренебрежение к такой работе, утверждая, 
что оно пока еще в полном разуме, и не смирится с тем, 



 - 197 -

- Песах -

чтобы есть хлеб евреев, ибо для него этот хлеб – хлеб 
мерзости, поскольку хлеб этот против его разумения.

Фараон царь Египта

Фараон

36. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Фараон – это злое начало, (которое) находится в теле 
человека.

37. Рабаш, 923. И сказал, когда 
повивать будете у ивриот

Когда человек начинает идти путем Творца, то Фараон – 
царь египетский – он царь, властвует над телами, чтобы 
удерживали рабов от (намерения) ради отдачи, чтобы 
тела сопротивлялись, чтобы не смогли прийти к жела-
емому совершенству, когда все действия были бы ради 
небес.

38. Рабаш, 926. Пойдем к Фараону

Фараон – означает «растрепал (волосы) на голове», то 
есть раскрытие, когда благодаря этому он хочет, чтобы 
у него все было открыто, иначе он, египетский царь, 
властвует над телом на уровне Египет, притесняет че-
ловека, когда он хочет сделать что-то ради небес. Поэ-
тому, когда он хочет раскрытия, то есть чтобы все было 



 - 198 -

- Песах -

согласно его разуму, чтобы разум понял, что стóит вы-
полнять действия, он дает разрешение человеку, чтобы 
делал.

39. Рабаш. Статья 22 (1990). Каков 
порядок стирания Амалека

Известно, что Амалек называется злым началом. Однако 
в частности у злого начала есть много имен. И мудре-
цы (Масехет Сукка, стр. 52) сказали: «Семь имен есть у 
злого начала: зло, необрезанный, нечистый, ненавист-
ник, преткновение, эвен цфони (северный камень). И 
есть у него еще имена, такие как Фараон, царь египет-
ский, и Амалек».

40. Рабаш, 936. Время избавления

Объяснял мой отец и учитель, что Ситра Ахра, клипа и 
злое начало – это лишь желание получать. И это при-
сутствует как в разуме, так и в сердце. То есть власть 
Фараона, египетского царя и служителей Фараона – это 
власть желания получать над органами, то есть, когда 
все 248 органов служат желанию получать, тогда они 
называются служителями Фараона.

41. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

«Исраэль» – означает «прямо к Творцу», всё для Твор-
ца. А власть Фараона – наоборот, работа только ради 
собственной выгоды. Поэтому знание святости, то есть 
то, что надо работать ради небес - на отдачу, это свой-



 - 199 -

- Песах -

ство было в изгнании под властью Фараона, царя еги-
петского, ведь Египет (мицраим) - те же буквы, что и 
«мецер-ям» (сужающий море), как известно слово 
«цар» (тесный, узкий) означает «ограничение для света 
хасадим». Как говорится «завистливый» (букв.: «узкий 
взглядом»)

42. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

«Знай … что они будут в изгнании». Что означает, что Он 
приготовил клипу, т.е. злое начало, подлого человека, 
и это Фараон, царь египетский, где буквы слова Фараон 
'паръо' – это те же буквы, что в слове «ореф» 'задняя 
сторона шеи'. Как сказал Ари во «Вратах намерений» 
о Песахе, что Фараон – это свойство задней стороны 
шеи, сужающей море 'мецер-ям' [т.е. «Мицраим», Еги-
пет], и он высасывал высшее благо, когда оно опуска-
ется к нижним – посредством своего вопроса, который 
он задает: «Кто этот Творец, голос которого я должен 
слушать?»  И тотчас же вместе с возникновением этого 
вопроса они уже находятся во власти клипот.

43. Бааль Сулам. Письмо 10

«Паро», по буквам - «пэ ра», «дурные уста». Объяс-
нение, что малхут, которая в мохин, называется «пэ» 
(уста), т.е. решение и согласие, что не нарушит слова 
своего, и все, что выходит из уст его, совершит. А в еги-
петском изгнании власть была у упомянутых «дурных 
уст», и вернулись они к прежнему пути своему. А по-
тому, хотя и удостоились некоторого высшего свечения 
девяти первых, тем не менее оно не может быть погло-
щено телом, поскольку «дурные уста», которые проти-



 - 200 -

- Песах -

востоят «святым устам» (пэ дэ-Кдуша), т.е. загривок, 
«орэф», прерывали свет, опускающийся из рош. Они 
высасывали и вытягивали весь свет, который изначаль-
но опускался для Исраэля. И это означает, что «ни один 
раб не мог убежать из Египта». Ибо Паро наложил чары 
сильные на выходы из Египта.

44. Рабаш. Статья 20 (1985). Кто 
ожесточил свое сердце

Сказано в Зоаре: «Сказал рабби Йехуда от имени ра-
бби Ицхака: "Фараон был умнее всех своих колдунов 
и, со всей их стороны, не видел, что придет спасение 
Исраэлю. Он не думал, что есть иная связь – связь веры, 
господствующая над всеми силами другой стороны. И 
поэтому ожесточал свое сердце"».
Из слов Зоара следует, что свойство Фараона лежит в 
знании, и разумом нет никакой возможности выйти из-
под его власти – но только силой веры выше знания, 
поскольку эта сила аннулирует все прочие силы в мире.

И встал новый царь над Египтом

45. Бааль Сулам. Письмо 10

Начало египетского изгнания и рабство начинается со 
слов: «И восстал новый царь над Египтом, который не 
знал Йосефа», и это означает, что раскрылась новая 
власть в разуме каждого, новая власть недавно явив-
шаяся, потому что упали со своей прошлой ступени, как 
сказано выше, «изгоняется ученик, изгоняют и учителя 
его вместе с ним». Но в любом случае, не знали они 
Йосефа, т.е. не постигли его больше, чем оценивали 



 - 201 -

- Песах -

его в сердце своем. Поэтому представляли себе в серд-
це своем образ Йосефа подобный им самим, и, поэтому, 
«не знали Йосефа», и началось рабство, потому что, не 
будь это так, наверняка, праведник защитил бы их, и не 
представилось бы им совершенно изгнание и рабство.

46. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Ведь злое начало появляется у человека тотчас же, ког-
да он рождается, как сказано: «При входе грех лежит». 
Т.е., как только он рождается, вместе с ним выходит 
злое начало. В то же время доброе начало появляется 
у человека к 13 годам. В таком случае, почему же ска-
зано: «И встал новый царь»? Совершенно новый. Од-
нако следует сказать, что царь старый и глупый, т.е. 
злое начало, не является чем-то новым в человеке, ведь 
как только человек родился, оно уже есть, как сказано: 
«Диким осленком рождается человек».

47. Рабаш. Статья 17 (1990) «Какую 
помощь получает пришедший очиститься»

Что значит: «И встал новый царь», ведь он «царь ста-
рый»? Ответ заключается в том, что всякий раз возоб-
новляются его запреты, т.е. всякий раз он снова стано-
вится злым началом, и это происходит из-за того, что «Я 
отяготил его сердце». Получается, как [сказано:] «Тот, 
кто больше своего товарища, его злое начало больше 
него самого».



 - 202 -

- Песах -

48. Зоар для всех. Глава Шмот. Статья 
«И встал новый царь», п. 88

«"И встал новый царь над Египтом" ... Тот, кто был ни-
чтожен, встал», чтобы царствовать, хотя и «не был до-
стоин царства, но встал благодаря богатству» …, как 
было с Ахашверошем, который не был достоин царства, 
но сам взошел на царство, и взошел благодаря силе бо-
гатства и хотел стереть Исраэль с лица земли.
И так же здесь, с Фараоном, – он не был достоин цар-
ства, но взошел на царство сам и хотел стереть Исраэль 
с лица земли, как сказано: «И сказал он народу своему: 
«Вот, народ сынов Исраэля многочисленнее и сильнее 
нас. Давайте перехитрим его». И когда встал царь на-
верху», т.е. ангел-покровитель, «встал царь внизу».

Пойдем к фараону

49. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

Сказано: «Пойдем к Фараону, ибо Я ожесточил его серд-
це и сердца его слуг ради того, чтобы свершить эти Мои 
знамения в среде его». Возникает вопрос: почему Тво-
рец ожесточил его сердце? Тора объясняет: «ради этих 
Моих знамений в его среде». Почему же Творец ожесто-
чил сердце человека, так что он не может сам победить 
в войне с эгоизмом?
Ответ: для того, чтобы человек воззвал к Творцу. И бла-
годаря этому у него появится сосуд. Тогда Творец смо-
жет внести в этот сосуд, в его среду буквы Торы. Это 
и есть душа, которую Творец дает человеку в помощь. 
Сказано об этом: «Тора и Творец едины». «Мои знаме-



 - 203 -

- Песах -

ния» – суть буквы Торы в качестве имен Творца. Это и 
значит «доставить благо Его созданиям», что является 
замыслом творения.
Происходит это с человеком именно тогда, когда у него 
есть сосуд. А сосуд этот создается посредством ожесто-
чения сердца – тогда возникает необходимость воззвать 
к Творцу о помощи. И Он помогает человеку святой ду-
шой.

50. Бааль Сулам. Письмо 14

Дал Творец Моше, говоря: «Пойдем к Фараону». То есть, 
отдели истину – что весь поход к царю египетскому толь-
ко ради свойства «Паро», чтобы раскрыть святую Шхи-
ну. И это, что сказал Он: «Ибо Я ожесточил сердце его 
… ради этих Моих знамений (~ букв), внутри него». Ибо 
в духовном букв нет. А всё порождение в духовном опи-
рается на буквы, взятые из материальных свойств этого 
мира, что называется: «и творит тьму». И нет здесь ни-
какой добавки и обновления, а лишь сотворение тьмы, 
которая представляет собой систему, пригодную для 
раскрытия света, что хорош он. Получается, что именно 
сам Творец ожесточил сердце его. А зачем это? Ибо в 
буквах нуждаюсь Я.

51. Рабаш. Статья 13 (1986), 
Пойдем к фараону - 2

«Пойдем к Фараону» – значит: пойдем вдвоем, вместе. 
Иными словами, человек должен начать войну, и тог-
да он видит, что не в силах победить его. Это видно из 
того, что Моше боялся идти к Фараону и Творец сказал: 
«Вот Я против тебя, Фараон». То есть тогда-то и пришла 



 - 204 -

- Песах -

помощь от Творца. В чем же она заключалась? В чистой 
душе.

52. Рабаш, 926. Пойдем к Фараону

«Пойдем», а не «иди!» Пойдем – означает вдвоем, вме-
сте, - чтобы человек не подумал, что способен самостоя-
тельно усмирить находящееся в нем зло, а как сказано: 
«Злое начало человека одолевает его каждый день, и 
если Творец не поможет, то ему не справиться». Поэ-
тому пусть человек не говорит, что не в его силах по-
бедить злое начало, потому что он должен верить, что 
Творец поможет ему. И это означает «пойдем». 

53. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Почему сказано «пойдем», ведь один Моше не мог побе-
дить Фараона, царя египетского, но Творец вел (вместе) 
с ним войну.

54. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Творец сказал: «Я, а не посланник». В чём же нам тут 
помог Моше? И почему сказано «пойдём к фараону»? 
Это согласно сказанному выше, что человек сам дол-
жен начинать идти по пути Творца и достичь истины, 
т.е. удостоиться слияния с Творцом. И если он продви-
гается в этом пути, тогда он получает первую помощь, 
то есть ощущение хисарона в осознании, чего ему не 
хватает. И тогда он постигает, что ему недостаёт лишь 
двух главных свойств – моха и либа. И вместе с этим 
он испытывает страдания от ощущения недостающего, 



 - 205 -

- Песах -

когда он чувствует в этом необходимость. Но если че-
ловек сам не работает над этим, то нельзя сказать, что 
он ощущает страдания от того, что у него этого нет. По-
скольку только если есть потребность в чём-то, во что 
человек вложил свой труд для его достижения, то можно 
сказать, что он в этом нуждается, настолько, что испы-
тывает страдания от его отсутствия. Поэтому и сказано: 
«Пойдём к фараону».

55. Рабаш. Статья 19 (1985). 
Пойдем к Фараону - 1

Когда человек начинает работу на отдачу и объясняет 
телу, что вся цель этой работы – получить сосуд отдачи. 
Однако, после всех споров с телом, оно говорит ему: «Ты 
не можешь изменить природу, какой ее создал Творец. 
Ведь творение создано как «сущее из ничего» – толь-
ко в получающем желании. Как же ты осмеливаешься 
утверждать, что можешь изменить природу, какой ее со-
здал Творец?»
Об этом и сказано: «Пойдем к Фараону». Иными слова-
ми, пойдем вместе, Я тоже иду с тобой, чтобы изменить 
твою природу. И Я хочу лишь, чтобы ты попросил Меня 
помочь тебе изменить природу – обратить ее из полу-
чающего желания в дающее. Сказали об этом мудрецы: 
«Злое начало берет верх над человеком каждый день, и 
если бы не помощь Творца, сам бы не справился».

56. Бааль Сулам. Письмо 14

«Пойдем к Фараону (Парó)». Это означает, святая Шхи-
на в раскрытии – из слов: «и растреплет волосы (парá) 
на голове женщины». Как сказано в книге Зоар. А дело 
в том, что в той мере, в которой сыновья Исраэля дума-



 - 206 -

- Песах -

ли, что египтяне порабощают их и сбивают со служения 
Творцу, в этой мере действительно были они в египет-
ском изгнании, и вся забота Избавителя была лишь рас-
крыть им, что нет здесь вмешательства другой силы, и 
«Я это, а не посланник», ибо нет никакой силы кроме 
Него. И это был действительно свет избавления.

57. Рабаш. Статья 19 (1985) 
«Пойдем к Фараону - 1»

«Пойдем к Фараону». Разве не следовало сказать: «Иди 
к Фараону»? Книга Зоар объясняет: «Однако Он ввел 
Моше во внутренние комнаты, к одному сильному выс-
шему чудовищу. Когда же увидел Творец, что Моше бо-
ится, сказал: "Вот Я против тебя, Фараон, царь египет-
ский, большое чудовище, лежащее среди рек своих". То 
есть Творец должен был вести с ним войну, а не кто 
иной, как сказано: "Я, Творец". И пояснили это мудре-
цы: "Я, а не посланник"». Таким образом, «пойдем» – 
значит: мы оба вместе.

58. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Сила человека в том, что он должен приложить усилия 
не для того, чтобы достичь чего-то, а чтобы у него было 
сильное желание это достичь. Из этого следует, что че-
ловек должен работать, чтобы прийти к потребности в 
помощи Творца, называемой совершенным желанием. 
Это значит, что работа человека не способствует дости-
жению чего-то, а приводит к хисарону и необходимости 
в этом, чтобы он знал, чего ему недостает. И на это он 
получает помощь свыше, каждый раз видя, что его хи-
сарон становится всё больше, и что он не в силах выйти 



 - 207 -

- Песах -

из-под власти Фараона. И эта помощь называется «Ибо 
Я ожесточил его сердце». Получается, что ожесточение 
сердца необходимо, чтобы у него появилась настоящая 
жажда истины.

59. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

Ожесточение сердца было нужно, чтобы появилась воз-
можность для молитвы. И молитва эта не такая, как у 
человека из плоти и крови, который хочет почестей – 
чтобы его просили о чем-то и благодаря этому уважали. 
Здесь смысл молитвы в том, чтобы у человека появился 
сосуд, т.е. чтобы он ощутил необходимость в помощи 
Творца. Ведь нет света без сосуда. Когда человек видит, 
что он ничем не может себе помочь, тогда ему нужна 
помощь Творца.

60. Рабаш, 926. Пойдем к Фараону

Все отягощения сердца – на пользу человека, потому 
что с помощью этого он удостаивается букв Торы. И хотя 
человек не ощущает во время выполнения все, что он 
должен ощутить, но когда заканчивает свои ступени в 
совершенстве, то ему одновременно раскрывается, как 
он работал все это время. Как в примере, который при-
водил мой отец и учитель, что это похоже на то, что 
каждый раз человек обретает только ноль. И каждый 
раз не видит, что заработал ноль. Поэтому первый раз 
у него есть один ноль, второй раз – два нуля, в третий 
раз – три нуля, пока не наберется много нулей. 
Но когда заканчивает свою работу, он обретает едини-
цу. Получается, что может быть один ноль с единицей, 
что это только 10, или может быть 1 000 000 или боль-



 - 208 -

- Песах -

ше. Получается, что каждый раз у него прибавляются 
буквы Торы. И это всё для того, «чтобы совершить Мне 
сии знамения Мои в его среде». 

61. Рабаш. Письмо 39

Пойми затруднения всех в объяснении стиха: «Пойдем к 
Фараону, потому что я ожесточил его сердце». Получа-
ется согласно этому, что Творец забрал у него свободу 
выбора тем, что ожесточил его сердце?
Но согласно тому, что я объяснял, получается, наобо-
рот: благодаря тому, что Творец ожесточил его сердце, 
у него появилась возможность еще раз сделать выбор. 
Ведь когда Фараон говорит: «Творец – праведник, а я и 
мой народ – грешники», то получается, что уже переве-
сил на чашу заслуг, и он – весь добро, и ему уже нече-
го делать. Поэтому против его добра Творец вынужден 
увеличить его злое начало, как сказали мудрецы: «Каж-
дый, кто больше своего товарища, его злое начало силь-
нее». Поэтому, когда Творец ожесточил его сердце, то у 
него появилась возможность еще раз сделать выбор. 

62. Рабаш. Статья 19 (1985). 
Пойдем к Фараону - 1

Сказано: «Пойдем к Фараону». Иными словами, пойдем 
вместе, Я тоже иду с тобой, чтобы изменить твою приро-
ду. И Я хочу лишь, чтобы ты попросил Меня помочь тебе 
изменить природу – обратить ее из получающего жела-
ния в дающее. Сказали об этом мудрецы: «Злое начало 
берет верх над человеком каждый день, и если бы не 
помощь Творца, сам бы не справился».
Однако и это надо понять: для чего Творцу нужно, что-
бы Его просили? Такое свойственно человеку из плоти 



 - 209 -

- Песах -

и крови, который желает почета: пускай его попросят, 
и тогда будут знать, что он помог. Но как можно ска-
зать подобное о Творце? Однако же существует прави-
ло: «нет света без сосуда». Иными словами, невозможно 
дать кому-то наполнение, если у него нет потребности. 
Ведь пока человек не испытывает недостатка в чем-то, 
если дать ему эту вещь, она будет для него безвкусной. 
Как следствие, он не сможет ее ценить и не убережет 
от воровства, когда другие люди, понимающие важность 
этой вещи, заберут ее у него. Вот почему человек дол-
жен просить помощи у Творца.

63. Рабаш. Статья 17 (1991). Что 
означает: «Ибо ожесточил Я 

сердце его» в духовной работе

Когда человек хочет работать ради отдачи, то есть до-
стичь слияния с Творцом, то он должен видеть истину, 
что это не в силах человека, поскольку это против при-
роды, с которой человек рожден, и только Творец может 
дать ему вторую природу. Но без хисарона нет истинно-
го вкуса в наполнении, поэтому Творец дает отягощение 
сердца для того, чтобы человек ощутил хисарон во всей 
его полноте. И тогда становится понятно, почему только 
потом Творец ожесточил его сердце, то есть после того, 
как войдет в работу ради небес, а не раньше. И так же, 
зачем Творец должен был ожесточить его сердце? Здесь 
иная причина. Если бы не ощущали истинной потребно-
сти, не смогли бы получить истинное наполнение, пото-
му что нет света без кли. Получается, что отягощение 
сердца не было ему во зло, то есть, может послужить 
причиной удаления от Творца, а, наоборот, отягоще-
ние сердца явилось причиной достижения им слияния с 
Творцом.



 - 210 -

- Песах -

64. Рабаш. Статья 17 (1991). Что 
означает: «Ибо ожесточил Я 

сердце его» в духовной работе

Человек должен верить, что все, что он ощущает сей-
час, что он еще больше отдален от Творца, – это прихо-
дит свыше, т.е. это отягощение сердца, которое Творец 
дает для того, чтобы человек раскрыл истинный хисарон 
(потребность), т.е. чтобы почувствовал, что без помощи 
Творца он не способен выйти из-под власти желания по-
лучать ради себя, и только сам Творец может помочь.

65. Рабаш, 815. Пойдём

Всегда человек может выбирать, потому что прежде, чем 
выполнил одну заповедь, власть силы зла не больше, 
чем власть добра, несмотря на то, что есть у него много 
дурных поступков. А после того, как выполнил одну за-
поведь и склонил себя на чашу заслуг, увеличивают в 
нем зло, т.е. дают силу злу властвовать в той же мере, 
что и добру. Получается, что тогда он снова «полови-
на-наполовину».
И здесь поймем сказанное: «Пойдём к фараону, ибо Я 
ожесточил сердце его», – ведь после того, как фараон 
склонил себя на чашу заслуг, сказав: «Творец – пра-
ведник», т.е. уже стал «большим», уже не было у него 
места для выбора, и потому была необходимость, чтобы 
Творец ожесточил сердце его, т.е. увеличил зло в нем, 
потому, что только в таком случае будет место для вы-
бора. Выходит, что с помощью ожесточения сердца он 
не был лишен выбора, а, напротив, здесь было дано ему 
место сделать выбор.



 - 211 -

- Песах -

66. Рабаш. Статья 19 (1985) 
«Пойдем к фараону - 1»

Нужно отдавать этому сердце и верить во всех состояни-
ях, самых плохих, какие только могут быть, и не сбегать 
от работы, но всегда полагаться на Творца, который мо-
жет помочь человеку и дать ему необходимое, нужда-
ется ли он в малой помощи или в большой. А по правде 
говоря, кто понимает, что ему нужна большая помощь от 
Творца, поскольку он хуже остальных людей, тот более 
заслуживает, чтобы молитва его была принята. Сказано 
об этом: «близок Творец к сокрушенным сердцем и уг-
нетенных духом спасает».

И Фараон приблизил

67. Зоар для всех. Глава Бешалах. Статья 
«И Фараон приблизил», пп. 65, 67

««И Фараон приблизил» – т.е. приблизил всё свое вой-
ско и колесницы, чтобы вести войну. И еще (одно объяс-
нение): «Мы ведь учили, что он приблизил их (Исраэль) 
к возвращению», и поэтому сказано: «И Фараон при-
близил»», а не «Фараон приблизился» ...
Исраэль, приближаясь к морю, увидели перед собой 
бушующее море, волны которого всё выше взметались 
вверх, и устрашились. Подняли свои глаза, и вот: Фара-
он с войском его, баллистовые камни и стрелы. Тогда: 
«И устрашились они очень». «И возопили сыны Исраэ-
ля к Творцу». Кто стал причиной того, что приблизился 
Исраэль к их высшему Отцу? Фараон. Это означает ска-
занное: «И Фараон приблизил»».



 - 212 -

- Песах -

68. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Змей пригибает голову и бьет хвостом. Другими сло-
вами, иногда он дает человеку принять на себя бре-
мя веры, т.е. свойство выше знания. И это называется 
«пригибает голову», но бьет хвостом. Хвостом – можно 
понять как «в конце своем». Т.е. то, что он пригнул го-
лову, было, чтобы в конце он получил ради получения. 
Другими словами, то, что он дал ему до этого позволе-
ние принять на себя веру, было, чтобы потом взять всё в 
свое распоряжение. Ведь клипа знает, что нет [другого] 
места для получения высшего блага, кроме как посред-
ством святости.

69. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

И в этом смысл того, что «Фараон приблизил». Как объ-
яснили [мудрецы], что он приблизил Исраэль к возвра-
щению. И это было сделано преднамеренно, чтобы по-
том он мог забрать у них всё в свое распоряжение. И 
потому Ари написал, что Фараон высасывал всё благо, 
которое опускалось к нижним, – он высасывал это че-
рез свойство «ореф» [задняя сторона шеи] и со стороны 
«горла», т.е. свойства рош гуфа, и забирал всё в свои 
получающие келим.

70. Бааль Сулам. Шамати, 35. По 
поводу живительной силы святости

Если человек привлек какое-то свечение, и он не спосо-
бен удерживать его постоянно из-за того, что его келим 
пока еще не [достаточно] чисты, чтобы соответствовать 
свету, т.е. чтобы человек получил это в отдающие ке-



 - 213 -

- Песах -

лим, подобные свету, приходящему от Дающего, поэто-
му свечение обязано уйти от него.
И тогда это свечение попадает в руки Ситры Ахры. И 
так происходит несколько раз. Т.е. человек привлекает, 
а потом это уходит от него. Поэтому свечения в море 
Ситры Ахры умножаются. И это [происходит,] пока не 
наполнится ее мера. Т.е. после того как человек рас-
крывает всю меру усилий, которые он может раскрыть, 
Ситра Ахра отдает ему обратно всё, что она забрала под 
свою власть, что называется: «Заглотает изобилье он – 
и изрыгнет».

71. Бааль Сулам. Шамати, 35. По 
поводу живительной силы святости

Всё, что Ситра Ахра получила в свою власть, было 
только как долгосрочный вклад. Т.е. до тех пор, пока 
у нее есть власть над человеком, а власть, которая у 
нее есть, – всё это, чтобы у человека была возможность 
выяснить свои получающие келим и поместить их в свя-
тость. Другими словами, если бы она не властвовала над 
человеком, человек удовлетворялся бы малым. И тогда 
все получающие келим человека оставались бы в раз-
делении.
И у человека никогда не было бы возможности собрать 
келим, относящиеся к корню его души, и поместить их 
в святость и привлечь свет, который к нему относится. 
И поэтому таково исправление – что всякий раз, когда 
он привлекает, он привлекает что-то и получает паде-
ние, он обязан снова начинать заново, т.е. [совершать] 
новые выяснения. А от прошлого, то, что у него было, 
упало в Ситру Ахру, и она держит это в своей власти в 
качестве вложения. Иначе говоря, потом человек полу-
чает от нее всё, что она получала от него всё время.



 - 214 -

- Песах -

72. Бааль Сулам. Шамати, 
204. Цель работы - 2

Поскольку Ситра Ахра дает опору, то даже и потом, ког-
да работают и привлекают святость, тем не менее, когда 
она забирает эту опору, они падают со ступени. Тогда 
она забирает всё благо, которое они привлекли. И таким 
образом у Ситры Ахры есть сила впоследствии властво-
вать над человеком, чтобы человек увлекался за ней, 
чтобы наполнять ее желание. И у него нет другого сове-
та, кроме того, что он может поднять себя на более вы-
сокую ступень. И тогда порядок – снова, как и раньше с 
49 вратами скверны.
Иными словами, человек идет по ступеням святости до 
49-х врат. Но там она обладает властью забирать всю 
жизненную силу и благо вплоть до того, что человек 
всякий раз падает в более высокие врата скверны, ибо 
«одно против другого создал Всесильный». А когда при-
ходят к 49-м вратам, человек уже не может поднять 
себя, пока Творец не придет и не спасет его. И тогда: 
«Заглотнет изобилье он – и изрыгнет: и из его чрева 
Всесильный исторгнет [всё]». 

73. Бааль Сулам. Шамати, 52. 
Прегрешение не гасит заповеди

Притча, в которой говорится о двух товарищах, один из 
которых стал царем, а второй был бедным и нищим. И 
он услышал, что его товарищ стал царем. Тогда нищий 
пошел к своему товарищу царю и рассказал ему о своем 
бедственном положении. И царь дал ему письмо к казна-
чею, чтобы в течение двух часов он получал столько 
денег, сколько захочет. И нищий пришел в казну с ма-
ленькой коробочкой. Он вошел и наполнил маленькую 
коробочку деньгами.



 - 215 -

- Песах -

А когда он вышел, чиновник ударил по коробочке. И 
тогда все деньги упали на землю. И так продолжалось 
по кругу. И нищий рыдал: за что он так с ним поступа-
ет? А в конце он сказал: все деньги, которые ты взял 
за всё время, – твои. И теперь забирай всё. Ибо у тебя 
не было сосудов, чтобы взять из казны деньги, которых 
тебе было бы достаточно. Поэтому он прибег к такой 
хитрости

Кто ожесточил свое сердце

74. Рабаш. Статья 20 (1985). Кто 
ожесточил свое сердце

Сказано в Книге Зоар: «Сказал рабби Ицхак: "Не было 
никого, кто ожесточил свое сердце против Творца так, 
как Фараон". Сказал рабби Йоси: "Ведь Сихон и Ог тоже 
ожесточили свое сердце". Ответил ему: "Это не так. Они 
ожесточили сердце против Исраэля, но против Творца 
не ожесточали сердца так, как Фараон ожесточал дух 
свой против Него, когда видел могущество Его и не рас-
каивался"».

75. Рабаш. Статья 20 (1985). Кто 
ожесточил свое сердце

Можно объяснить разницу между утверждением Фарао-
на, ожесточившего сердце против Творца, и утверждени-
ем Сихона и Ога, ожесточивших сердце против Исраэля. 
Фараон сказал: «Кто такой Творец, чтобы я послушался 
Его?» Иными словами, все его силы были направлены на 
снижение важности Творца – и это первый саботажник. 



 - 216 -

- Песах -

Сихон и Ог ожесточили сердце против Исраэля, чтобы 
снизить его важность, – и это второй саботажник.
На все эти утверждения есть лишь один ответ – идти пу-
тем веры выше знания, не обращать внимания на их до-
воды, но полагаться на Творца, который может помочь 
всем. Нет никакой силы, способной противостоять силе 
Творца, и потому следует полагаться на Его помощь.

76. Рабаш. Статья 20 (1985). Кто 
ожесточил свое сердце

Мы видим, что для важной персоны человек способен 
работать без всякой оплаты. И потому, начав реализо-
вывать принципы Торы ради отдачи, человек, разумеет-
ся, может отказаться от себялюбия на благо Творца.
Что же делает тогда саботажник духовной работы, чтобы 
человек не смог идти путем Творца? Он производит одно 
действие – не позволяет человеку представить себе ве-
личие и важность Творца. Таким образом, вся сила дру-
гой стороны, направлена против Творца. Он говорит че-
ловеку: «Я знаю, что ты силен и можешь преодолеть 
свои вожделения. В отличие от людей слабохарактер-
ных и мягкосердечных, ты отважнейший из героев. А 
путем истины ты не идешь потому, что цель для тебя 
не настолько важна, чтобы ради нее отменять себя». В 
силу этого он и мешает человеку достичь цели.
Вот о чем говорит Зоар от имени рабби Ицхака: «не было 
никого, кто ожесточил свое сердце против Творца так, 
как Фараон».



 - 217 -

- Песах -

77. Рабаш. Статья 20 (1985). Кто 
ожесточил свое сердце

Сказано в Зоаре: «Сказал рабби Йехуда от имени ра-
бби Ицхака: "Фараон был умнее всех своих колдунов 
и, со всей их стороны, не видел, что придет спасение 
Исраэлю. Он не думал, что есть иная связь – связь веры, 
господствующая над всеми силами другой стороны. И 
поэтому ожесточал свое сердце"».
Из слов Зоара следует, что свойство Фараона лежит в 
знании, и разумом нет никакой возможности выйти из-
под его власти – но только силой веры выше знания, 
поскольку эта сила аннулирует все прочие силы в мире.

Вопросы «кто и что?»

78. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие две 
ступени предшествуют «лишма»

В то время, когда должны были принять на себя власть 
Небес, было тесно им, и не могли они [быть в нем], по 
причине вопросов Фараона, царя египетского, властву-
ющего над ними этими вопросами «кто и что?» в разуме 
и в сердце, т.е. вопросами: «Кто такой Творец, чтобы я 
слушался его голоса?» и «Что это за работа, зачем она 
вам?». 

79. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 



 - 218 -

- Песах -

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Когда Моше пришёл к народу Израиля и говорил со свой-
ством «Фараон» каждого человека, то есть с желанием 
получать в их сердцах. И сказал им, что хочет, чтобы 
их свойство «Фараон» не властвовало над их свойством 
«Исраэль», и позволило бы работать ради небес, а не 
для пользы тела. И когда услышал «Фараон» народа 
то, что говорит им Моше, то есть чтобы работали только 
ради небес, поняли они тогда, что такое отдавать, а не 
получать, и сразу же ослабели от работы, потому что 
тело изо всех сил сопротивлялось, не давая совершить 
никакого действия ради отдачи.
То есть теперь им стало тяжело работать даже в «ло-лиш-
ма», ведь до прихода Моше у них была сила для работы, 
поскольку ещё не знали, что значит «ради небес». Но 
когда пришёл Моше и объяснил им, что такое отдавать, 
ничего не получая, Фараон каждого из них начал зада-
вать вопросы:
1. Как написано, Фараон спросил: «Кто такой Творец, 
что я должен слушаться его голоса?»
2. А затем был вопрос грешника: «Зачем нужна вам эта 
работа?»

80. Рабаш, 572. Два усилия

Порядок работы в Торе и заповедях, когда человек хо-
чет заниматься [работой] ради небес, таков, что нужно 
бороться и победить злое начало. Ведь в природе че-
ловека прилагать усилия, когда от этого будет выгода 
для него самого, а когда он видит, что из этого не будет 
никакой выгоды для него, он работать не в состоянии. И 
[злое начало] выдвигает свои доводы, спрашивая: «Что 



 - 219 -

- Песах -

это за работа у вас?» – т.е. какая выгода будет от того, 
что он прилагает усилия?
А когда человек преодолевает его, и говорит, что желает 
работать против [своей] природы, т.е. отдавать Творцу, 
злое начало является с другим доводом и задает вопрос 
Фараона-грешника: «Кто такой Творец, чтобы я его слу-
шался?» Можно работать на благо ближнего только там, 
где мне известно, что ближний принимает [мои] усилия.
Иное дело, если у него есть два вида усилий:
1.Что он должен преодолевать себя и идти против [сво-
ей] природы, работая не ради собственной выгоды, а 
ради пользы ближнего, т.е. ради небес.
2.Что нужно верить, что Творец принимает его усилия.
И эти два вопроса являются главными в доводах греш-
ника.

81. Рабаш, 920. О четырёх 
сыновьях говорит Тора

Когда существует злое начало, есть потребность в Торе. 
Поэтому, если человек верит в вознаграждение и на-
казание, он уже может исполнять Тору и заповеди, по-
скольку у него уже есть компенсация. Поэтому он не 
задает вопрос грешника: «Что это за работа у вас?» А 
когда у него нет зла, как сказано выше, у него нет по-
требности в Торе, поэтому: «Ему открой ты».
Если ты видишь, что есть человек, занимающийся Торой 
и заповедями из-за того, что он верит в вознаграждение 
и наказание, получается, что он закрыт, т.е. его зло на-
ходится в скрытии, т.е. в тайне. А в таком случае, его 
нельзя исправить, поскольку человек может исправить 



 - 220 -

- Песах -

только то, что видят его глаза. Поэтому тогда человека 
обучают работать не ради получения вознаграждения.
И тут является зло и спрашивает: «Что это за работа та-
кая у вас?», т.е. что нам будет, если мы будем служить 
Творцу без всякого вознаграждения, ведь это против 
нашей природы, так как мы родились с природой, [за-
ставляющей] наслаждать себя, а не наслаждать ближне-
го без всякой компенсации. И тогда человек становится 
нуждающимся в Торе. И тогда можно сказать: «Я создал 
злое начало и создал Тору в приправу».

82. Рабаш. Письмо 3

Нужно знать, что в то время, когда человек начинает 
выполнение Торы и заповедей с намерением лишма, то 
человек чувствует, что находится в беде, которая на-
зывается Египтом, то есть царь египетский всегда спра-
шивает: «Кто такой Творец, чтобы я слушался Его го-
лоса?». Тогда приходится напрягать разум, и мысли 
начинают сталкиваться друг с другом и не дают покоя. 
Иногда человек думает, что все чуждые мысли приходят 
в качестве «лазутчиков», которые «пришли высмотреть 
наготу земли», т.е только обследовать, и не более того. 
И нет никакой связи между этими мыслями и служением 
Творцу. А иногда человек думает, что «Мы честны, мы - 
сыновья одного человека», и что все наши мысли только 
о том, как быть слитым с единым Творцом. И мы укре-
пляемся и преодолеваем все мысли, заявляющие: «Кто 
такой Творец, чтобы я слушался Его голоса?» и «Зачем 
вам эта работа?». Это и называется египетским изгна-
нием.



 - 221 -

- Песах -

83. Рабаш. Статья 22 (1989). Что 
означает, что именно в канун 

Песаха задают четыре вопроса

То, что человек хочет идти внутри знания, называет-
ся «грех Древа Познания». И этот грех раскрывается в 
двух видах. Т.е. отсюда мы должны задать два вопроса: 
1.Вопрос фараона, который спросил: «Кто этот Творец, 
которого я должен слушаться?» Ведь и вообще ему тя-
жело поверить во что-то, идущее вразрез с [его] разу-
мом. И отсюда следует еще одна вещь, а именно вопрос
2.Почему человек должен работать ради Творца, а не 
ради собственной выгоды? Ведь он спрашивает: что я 
выиграю от того, что буду работать ради Творца, а не 
ради собственной выгоды?

84. Рабаш. Статья 40 (1990). Что 
означает: «Ибо вы малочисленнее 
всех народов» в духовной работе

Когда мы не ощущаем вкуса в работе, появляется греш-
ник и задает вопрос «что», т.е. – «что это за работа у 
вас», что вы хотите исполнять именно такую презрен-
ную работу? И грешник спрашивает: «Что это за работа 
у вас?» поскольку тогда они были уверены, что вся их 
работа – целиком на отдачу, и у желания получать нет в 
ней никакой доли.

85. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Фараон – это свойство задней стороны шеи, сужающей 
море 'мецер-ям' [т.е. «Мицраим», Египет], и он высасы-
вал высшее благо, когда оно опускается к нижним – по-



 - 222 -

- Песах -

средством своего вопроса, который он задает: «Кто этот 
Творец, голос которого я должен слушать?» И тотчас же 
вместе с возникновением этого вопроса они уже нахо-
дятся во власти клипот.

86. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

Раз он хочет идти путем истины, тело наверняка согла-
сится с ним легче, чем если бы он работал не на пути 
истины, т.е. лишма. 
Однако в реальности всё наоборот. Ведь именно когда 
он хочет идти по пути лишма, тело начинает сопротив-
ляться, и тогда начинаются все его претензии, т.е. пре-
тензия фараона, царя египетского, а именно претензия: 
«Кто этот Творец, чтобы я слушался Его голоса?», а так-
же претензия грешника, который заявляет: «Что это за 
работа у вас такая?» И тогда работа начинает идти тя-
жело, и каждый раз он нуждается в большем преодоле-
нии.

Несчастные города 
Питом и Раамсес

Несчастные города

87. Рабаш. Статья 41 (1990) «Что 
означает «легкие заповеди, 



 - 223 -

- Песах -

которые человек попирает своими 
ногами,» в духовной работе»

Сказано: «И построил он города-хранилища для фара-
она: Питом и Раамсес». А мой отец и учитель объяснял: 
когда они хотели работать ради небес и преодолевали 
власть египтян, это означает «Раамсес», т.е. что они 
преодолели эгоистическую любовь, как «гром коня» 
'раам-сус', т.е. с большой, как у коня, силой. И думали, 
что они уже вышли из-под власти эгоистической любви. 
А потом они подошли к «устам бездны» 'пи теом', т.е. 
все здания, которые они строили, всё поглощалось и по-
гружалось в бездну, и не осталось даже памяти от всей 
этой работы, и это называется «Питом».
Т.е. всякий раз работа их была в свойстве «Питом и Ра-
амсес». Т.е. каждый день их работа начиналась заново. 
Другими словами, каждый день они ощущали, как будто 
сегодня они начинают совершать святую работу. И до 
сегодняшнего момента у них есть ощущение, как будто 
они никогда не занимали работой. И они задают себе 
вопрос: куда исчезла работа и усилия, которые они про-
изводили до этого момента. И они не знают, что ответить 
на это, но дело в том, что всё поглощается и погружает-
ся в землю.

88. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Когда мы не желаем принимать веру, мы падаем из на-
шего состояния. И раз за разом мы поднимаемся и пада-
ем, пока не решим в своем сердце, что у нас нет другого 
совета, кроме как утвердить веру. И это было для того, 
чтобы принять веру. И в этом смысл слов: «И построили 
несчастные города (для Исраэля) для Фараона».



 - 224 -

- Песах -

89. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Смысл слов «и построили несчастные города» – т.е. так 
было для Исраэля. Другими словами, сколько бы они ни 
работали во время изгнания, Фараон всё забирал в свое 
распоряжение. Но, как бы то ни было, народ Израиля 
был бедным, что называется «несчастным» – свойство 
нищего.
А еще можно объяснить [слово] «мискенот» 'несчастные' 
от слова «опасность» 'сакана', т.е. они были в большой 
опасности, что останутся в этом состоянии на все дни 
своей жизни. Однако для Фараона работа Исраэля была 
«Питом и Раамсес», т.е. чрезвычайно красивые города.
Согласно этому объяснение будет: «и построили не-
счастные города» – для Исраэля, а для Фараона – Питом 
и Раамсес. Ведь все [результаты] работы Исраэля пада-
ли в клипот, и они не видели никакого благословения в 
своей работе. А, когда они усиливались в работе в вере 
и в свойстве отдачи, они, в самом деле, видели «плоди-
тесь и размножайтесь». А в тот момент, когда они пада-
ли в свойство знания и получения, они сейчас же попа-
да́ли под власть клипы Фараона. И тогда они пришли к 
абсолютному и окончательному решению, что служение 
должно быть в свойстве веры выше знания и в свойстве 
отдачи.

90. Рабаш. Статья 14 (1986). Для 
чего нужны сосуды египтян

Когда человек приступает к духовной работе, желая, 
чтобы все его дела были с ради отдачи, и видя, что не 
в его силах преодолеть эгоизм, тогда он просит помощи 
у Творца. Сказали об этом мудрецы: «Кто пришел очи-



 - 225 -

- Песах -

ститься, тому помогают». И спрашивает Зоар: «Чем ему 
помогают? Чистой душой».
Как следствие, все их усилия по преодолению в работе 
уходили в землю, как сказано о строительстве Питома 
и Раамсеса. Иными словами, каждый день они должны 
были начинать свою работу заново, так как всё, что вы-
страивали, уходило в бездну. И всегда они видели себя 
так, словно никогда и не начинали работу, поскольку не 
помнили из Торы ничего, что касалось работы. И всегда, 
отдавая себе самоотчет, они вопрошали: «Где наша ра-
бота? Где все те силы, которые мы вложили в нее? Куда 
они ушли?»

91. Рабаш. Статья 14 (1986). Для 
чего нужны сосуды египтян

Трудно понять, как скверна Фараона способна погло-
щать всю работу, которую они производили, – до такой 
степени, что они не чувствовали, что когда-то служили 
Творцу, что была у них цель – достичь совершенства, 
и что они знали, чего хотят. Внезапно они приходили к 
такому состоянию, в котором забывали всё, и у них не 
оставалось никаких следов от этой работы.
И всё это было задумано изначально. Творец приготовил 
для этого скверну – эгоистичные желания, – чтобы каж-
дый раз они оказывались в начале пути. А, как известно, 
всякое начало тяжело. В результате они были вынужде-
ны просить Творца о помощи, как сказано: «Кто при-
шел очиститься, тому помогают». И, как говорит Зоар, 
каждый раз они получали «чистую душу» – силу свы-
ше. Иными словами, раз за разом они получали добавки 
души. А они собираются затем в большое количество.



 - 226 -

- Песах -

92. Рабаш. Статья 14 (1986). Для 
чего нужны сосуды египтян

Каждая подсветка, которую мы получаем свыше, хотя 
исчезает пока что, но в итоге, когда человек набирает 
сумму усилий, возложенных на него согласно принци-
пу: «всё, что в твоих силах сделать, – делай», тогда он 
единовременно получает всё, что получал раз за разом. 
Человек думал, что всё уходит к скверне, – но в итоге 
всё получает назад.

93. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

Объяснили мудрецы: «Питóм и Раамсéс. Рав и Шмуэль: 
один сказал: имя его Питом, а Раамсесом зовется пото-
му, что его голова раскалывается первой…» Раши объ-
яснил: когда отстраивали немного, город раскалывался 
и рушился. И снова строили – и он падал. «…А другой 
сказал: имя его Раамсес, а Питомом зовется потому, что 
его в первую очередь поглотили уста бездны».
Как мы видим, разногласие между Равом и Шмуэлем 
относится не к действительности, а к трактовке. Дей-
ствительность же там была такова: всё, что они стро-
или, рушилось. Это значит: что бы они ни строили для 
себя – любое построение в духовной работе, – приходи-
ли египтяне, т.е. чуждые мысли египтян, и разрушали 
всю их работу. Иными словами, все их старания, когда 
они изо всех сил пытались на преодолении выполнять 
духовную работу, – всё уходило в землю. Каждый день 
они должны были начинать заново.



 - 227 -

- Песах -

Подневольный труд

94. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Сказано: «И порабощали египтяне сынов Исраэля по-
дневольным трудом (бе-парех)». И объяснили наши му-
дрецы – «бе пэ рах» (ласковыми устами). И следует по-
нять, что такое «ласковые уста» в духовной работе.
Но, как сказано выше, египтяне говорили c мыслями и 
желаниями, побуждающими служить Творцу, но чтобы 
это было ради получения, что и называется «ласковые 
уста». Другими словами, с намерением ради получения 
тело согласно продолжать выполнять духовную работу, 
и не нужно строить намерение ради отдачи.
Получается, что этими речами они привели Исраэль к 
тому, что работа их стала тяжкой во время принятия 
ярма небесной малхут, и потому каждый из Исраэля 
говорил, что духовная работа ради отдачи – это очень 
тяжкая вещь.

95. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Египтяне передавали им мысли, что выгоднее работать 
ради получения, ведь таким образом они будут видеть, 
что каждый день они продвигаются в добрых делах, тог-
да как, что касается работы в свойстве Исраэль, они и 
сами видят, что это тяжело, и свидетельство этому, что 
они не видят никакого продвижения в этой работе.
Выходит, что «ласковые уста» означает, что они будут 
давать Исраэлю понять, что если они пойдут их путем, 
это более легкая работа, и это называется «рах» (ла-



 - 228 -

- Песах -

сковый, мягкий), т.е. что им легче будет продвигаться в 
духовной работе.
И этими доводами египтяне «горькой делали жизнь их 
тяжкой работой», т.е. они все время объясняли Исраэ-
лю, что работой Исраэля называется тяжкая работа, и 
это не для них.

96. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

Все трактуют «тяжкую работу» как «ломку», т.е. разби-
ение тела. Причина в том, что это была тяжелая рабо-
та – до такой степени, что ее называют «работой, раз-
бивающей тело и поясницу». Это вызвано тем, что они 
заменяли мужскую работу женской, а женскую – муж-
ской, что несло им тяжелый труд.
Но почему они прислушивались к мнению египтян? По-
тому что те говорили с Исраэлем «мягкими речами». 
Помыслы египтян приходили к Исраэлю в виде «мягких 
речей», как будто всё, что они говорили им делать, во-
все не было призвано отдалить их от духовной работы, 
а наоборот, они хотели наставить сыновей Исраэля на 
пути Творца, на стезю успеха, так чтобы они не тратили 
времени попусту, без пользы – не видя продвижения в 
духовной работе. И поскольку сыновья Исраэль слыша-
ли, что к ним обращаются с «мягкими речами», им было 
трудно преодолеть эти помыслы.

97. Рабаш. Статья 13 (1986) 
Пойдем к фараону - 2

Следует понять, что значит «тяжкая» в контексте духов-
ной работы. Здесь имеются два аспекта:



 - 229 -

- Песах -

1.Действие, называющееся открытой частью. Это то, что 
открыто человеку, и нельзя сказать, что он ошибается 
или обманывает себя. Ведь в том, что открыто взору, 
ошибиться невозможно. В соблюдении принципов Торы 
и учебе человек видит – и другие могут видеть, – вы-
полняет он это или нет.
2. Намерение. Оно называется скрытой частью, посколь-
ку другие не могут видеть, с каким намерением человек 
производит свои действия. Да и сам он, действуя, тоже 
не может видеть намерение, поскольку в намерениях 
есть возможность ошибиться или обмануться. Только в 
предстающих перед взором вещах, в открытой части, 
все могут видеть истину – тогда как в том, что зависит 
от намерения сердца и от помыслов, человек не может 
полагаться на себя. Это скрыто от него и от других.

Мужское ремесло - для женщин

98. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

«А женскую работу заменяли мужской». Смысл в том, 
что у этих людей не было сил для преодоления. «Исся-
кли их силы, как у женщины». Иными словами, ослабев 
в реализации принципов Торы, они были не в силах со-
блюдать и реализовывать даже открытую часть, озна-
чающую только действие. И вся работа по преодолению 
велась лишь в действии, а не в намерении.
Тогда приходили к ним египтяне и давали понять: «Мы 
не хотим мешать вам в духовной работе, а наоборот, 
хотим, чтобы вы были истинными служителями Творца. 
Ведь мы видим, что вы хотите выполнять духовную ра-



 - 230 -

- Песах -

боту, и потому даем вам совет: главное в работе не дей-
ствие, главное – намерение. 

99. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к фараону - 2

«Они заменяли мужскую работу женской». Это значит, 
что человек – уже мужчина, т.е. уже может преодоле-
вать зло в себе и на деле реализовывать принципы от-
дачи. А раз так, чтó он должен делать, когда уже зовет-
ся мужчиной, воином? В таком случае он уже способен 
на деле воевать со своим злом. Следовательно, настало 
ему время приступить к работе во втором аспекте – в 
скрытой части, т.е. в намерении. Это значит: отныне и 
далее стараться направлять все свои дела на то, чтобы 
доставить удовольствие Творцу, а не себе на пользу.
Что же сделали египтяне, увидев, что Исраэль – муж-
чина, способный выйти из-под их власти и вступить в 
отдачу? Тогда они заменили работу сыновей Исраэля и 
дали им «женскую работу», чтобы они занимались толь-
ко ею. Иными словами, египтяне дали им понять: «Кому 
нужны эти намерения? Главное – дела».

Глина и кирпичи

100. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

«И горькою делали жизнь их тяжкой работою с глиной и 
с кирпичами» [...]
«С глиной» (ба-хомер) – т.е. египтяне объясняли Исраэ-
лю тяжесть («хумра») [работы] на отдачу, тогда как ра-



 - 231 -

- Песах -

бота египтян всегда будет «белой» (лаван), т.е. они не 
ощутят никакой темноты в работе, а тело будет согласно 
на эту работу. И это называется «с кирпичами» (бе-ле-
веним), – т.е. работа египтян всегда будет белой, без 
пятен и грязи, а они всегда будут в совершенстве. И 
этим они действительно привели к тому, что Исраэлю 
стало тяжело работать ради небес.
Другими словами, тяжелая работа происходила от того, 
что египтяне все время говорили им о тяжести (хомер) 
в работе на отдачу и белизне (левеним), которая есть 
в этой [т.е. их, египтян] работе. А страх египтян – как 
сказано выше, что боящийся Творца явился причиной 
препятствия для Исраэля. Т.е. это явилось причиной их 
тяжкой работы. «В поле» – т.е. в малхут небес, которую 
они хотели принять на себя, но не могли.

101. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

«И горькой делали жизнь их» означает, что они не дава-
ли им работать ради отдачи, что приводит к слиянию с 
источником жизни, а египетская клипа и фараон управ-
ляли сынами Исраэля с помощью власти эгоистической 
любви, так что они не могли сделать ничего против же-
ланий египтян, и в этом и состояло изгнание, т.е. они 
хотели выйти из этого изгнания, но у них не получалось.

102. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Когда он начинает входить в работу «лишма» – тогда 
он начинает спускаться в египетское изгнание, и тог-
да начинает тело изменять человеку, и не дает ему де-
лать эту работу, задавая всякие вопросы, на которые 



 - 232 -

- Песах -

нельзя отвечать внутри знания. А выше знания не всег-
да человек готов себя преодолеть. И тогда он начинает 
ощущать подъемы и падения, ведь каждый раз человеку 
показывают свыше, что такое работа ради отдачи, а не 
ради себя. И хотя каждый человек понимает это, но ког-
да это приходит свыше, когда дают ему осознать, тогда 
он входит в ощущение этого. И тогда начинается работа 
«с глиной и кирпичами», когда ощущается тяжесть по-
рабощения в изгнании.

103. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Необходимо идти в двух линиях, т.е. и в правой линии, 
что означает, что человек должен благодарить Творца 
за то, что Творец дал ему увидеть, чего ему не хватало. 
Т.е. что его страдания заключаются в том, что он далек 
от любви к Творцу – от этого все его беды и страдания, 
тогда как другим людям Творец не дал таких страданий, 
а все их страдания и беды заключаются в том, что они не 
могут удовлетворить свои материальные потребности, 
исходящие из любви к себе, т.е. они подобны животным, 
которые не понимают ничего, кроме любви к себе. И из-
за этого они радовались и благодарили Творца.
Однако это тяжелая работа, поскольку левая линия от-
меняет правую линию. Поэтому каждый раз вновь су-
ществует работа строить её заново. И в этом смысл 
сказанного в Торе «И делали жизнь их горькой трудом 
тяжелым с глиной и кирпичами» (Шмот 1:14). Т.е. рабо-
та их была с «глиной», т.е. с левой линией, когда виде-
ли тяжесть своего состояния, насколько они далеки от 
любви к Творцу. А потом – работа в правой линии - быть 
в радости от того, что Творец показал им истину – в ка-



 - 233 -

- Песах -

ком состоянии они находятся. И это называется «кирпи-
чами».

От нетерпения и тяжелой работы

104. Рабаш, 524. Что значит «проглотил 
марор – не выполнил [свою 

обязанность]» в духовной работе?

«Тяжелой работой» в работе называется то, что тяжело 
преодолеть и выйти из собственной выгоды, и он хочет 
работать только ради собственной выгоды. И он назы-
вается грешником, как известно, ведь он спрашивает: 
«Что это за работа» по отдаче «у вас», т.е. что вы выи-
граете от этого? Но известно, что «грешники при жизни 
своей называются мертвыми».
Получается, что тяжелая работа называется «марор», 
потому что человек при этом ощущает вкус горечи, по-
скольку он обязан работать ради собственной выгоды.

105. Рабаш. Статья 23 (1989). Что 
означает в духовной работе: «Если 

проглотил марор, не исполнил долг»

Тяжёлой работой было то, что народ Исраэля хотели вы-
йти из-под власти египтян, которая называется любо-
вью к себе. И когда они преодолевали и действовали в 
чем-то ради отдачи, тут же одолевали их мысли египтян, 
донимая вопросами грешника: «Что дает вам эта рабо-
та на благо Творца?» И каждый раз, когда они преодо-
левали, немедленно вновь возникали вопросы египтян. 
Это и называется «тяжёлой работой», что им было тя-



 - 234 -

- Песах -

жело выйти из-под власти египтян, которые отравляли 
им жизнь.

106. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Когда человек должен принять на себя работу ради не-
бес, эта работа считается низменной, поскольку он не 
находит в ней никакой важности. Получается, что то, 
что малхут находится во прахе, что это нечто неважное, 
было причиной тяжелой работы. 

107. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Когда малхут (пребывает) в изгнании под властью кли-
пот, то малхут у них считается прахом, чем-то неважным. 
И это означает нетерпение (букв.: «недостаток духа»), 
когда малхут не может быть в приподнятом состоянии 
духа, как это должны ощущать, когда сидят рядом с ца-
рем. Получается, что нетерпение и тяжелая работа свя-
заны одно с другим. То есть, если малхут во прахе и 
совершенно не важна, то это ведет к тяжелой работе. 
Так как в том, что не имеет вкуса, – каждое мгновение, 
когда человек превозмогает себя и работает, – это пре-
одоление очень тяжелое. И не всегда человек способен 
преодолеть.



 - 235 -

- Песах -

108. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Сказано: «И застонали сыны Исраэля от работы», – о 
какой работе говорится? Следует сказать: о духовной 
работе, которая называется тяжкой работой, поскольку 
тяжело было им работать ради отдачи, так как египтяне 
и фараон, царь египетский, передавали им свои мысли и 
желания. Другими словами, поскольку египетская кли-
па – это главным образом эгоистическая любовь, егип-
тяне властвовали над народом Исраэля, чтобы и народ 
Исраэля шел по их пути, называемом «эгоистическая 
любовь». И Исраэлю было тяжело преодолевать эти 
мысли, и поэтому сказано: «И застонали сыны Исраэля 
от работы».

109. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Ожесточение сердца, случившееся с фараоном, произо-
шло для того, чтобы была возможность получить потреб-
ность в высших светах, тогда как если у них не будет 
тяжелой работы, у них не будет потребности в больших 
светах.
Ведь против того, кто собирается воевать с другим ру-
кой или палкой, у его противника нет необходимости 
брать танк или пушку. И поэтому, чтобы у нижних была 
потребность получить большие света, им должны проти-
востоять сильные клипот, и чтобы разбить их, человек 
обязан притянуть большие света, иначе он удовлетво-
рился бы малым. Получается, что власть фараона из-за 
ожесточения его сердца приводит к тому, что они будут 
притягивать большие света. 



 - 236 -

- Песах -

110. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Когда человек начинает работу, он начинает ее с ло 
лишма, то есть ради собственной выгоды. А затем он 
начинает понимать, что занятия ло лишма – это только 
средство, 'сгула', с помощью которого он придёт к лиш-
ма. Как сказали мудрецы, «что от ло лишма приходят к 
лишма, потому что свет Её возвращает к источнику». И 
он верит в то, что в конце концов придет к лишма. 
А затем человек продвигается еще на один шаг вперед. 
И начинает стараться, и выполняет действия, которые 
его приведут к лишма. То есть, он начинает понимать, 
что необходимо выполнять действия, и присоединять 
намерение, чтобы эти действия привели его на ступень 
лишма. И он подводит итог, насколько он уже удостоил-
ся лишма. 
Тогда он начинает видеть истину, насколько он далек 
от работы на отдачу. И видит каждый раз больше, на-
сколько погружен только в любовь к себе. И видит, что 
каждый день он движется назад. Тогда начинается его 
работа, когда он хочет выполнять работу ради отдачи 
под названием «тяжелая работа». 

111. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

В работе Творца, когда человек начинает работу на от-
дачу, и думает, согласно порядку ежедневной работы, 
что продвигается и идет вперед, человек говорит, что 
стоит продолжать эту работу на отдачу, потому что он, 



 - 237 -

- Песах -

несомненно, выучит эту профессию так, чтобы знать, 
как делать все только ради небес.  
Но когда он видит после того, как вкладывал усилия ка-
кое-то время в эту работу, что не только не продвигает-
ся, а еще и идет назад, то тело говорит ему, что жаль за-
траченных сил, которые ты вложил в эту работу, потому 
что эта работа не для тебя, поскольку для этой работы 
необходимы особые способности и смелость. Поэтому, 
займись иной работой для пропитания, то есть работай, 
как все остальные и не будь исключением из правил.
Получается, что это называется трудной работой, по-
скольку в каждой работе, когда он хочет прилагать уси-
лия и продвигаться в работе на отдачу, тело не дает ему 
работать тем, что выдвигает ему справедливые претен-
зии. И на самом деле внутри разума оно справедливо 
на сто процентов. Получается, что злословие, которое 
он слышит от своего тела, усложняет его работу, и она 
становится трудной работой.

112. Рабаш. Статья 16 (1990) Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Человек должен верить, что он действительно продви-
гается, но только он видит, что каждый раз он все более 
погружен в любовь к себе, и находится сейчас в худ-
шем положении, то есть он пребывает в состоянии более 
низменном, чем когда начал работу на отдачу – это по 
причине того, что «Я ожесточил его сердце». 
Иными словами, Творец каждый раз раскрывает ему, что 
такое работать не ради личной выгоды, а только ради 
пользы Творца. Получается, что тем, что Творец сооб-
щает человеку, чтобы «не работать ради личной выго-
ды», в этом человек видит, насколько это на самом деле 



 - 238 -

- Песах -

против его природы. Поскольку человек создан с же-
ланием получать ради себя. А сейчас он хочет сделать 
нечто, что против его природы. Поэтому это называется 
тяжелой работой. 

113. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

То, что человек ощущает, насколько он далек от работы 
на отдачу и погружен в любовь к себе, – это раскрытие 
сверху. И эта работа теперь становится трудной. То есть 
после того, как свыше ему сообщают, что значит ради 
небес, а не ради собственной выгоды, – его работа ста-
новится труднее. 
Но человек думает, что он стал сейчас хуже, чем когда 
только начал работать ради отдачи, как будто бы сам по 
себе он стал хуже. И тогда человек должен верить, что 
это не так, а таким образом он продвигается к истине, 
так Творец сообщает ему о его истинном состоянии. По-
лучается, что благодаря тому, что он начал эту работу, и 
ему сейчас кажется, что эта работа трудная – это пото-
му, что Творец обращается к нему, потому что он сейчас 
в лучшем состоянии, чем тогда, когда еще не начинал 
работу на отдачу. 

114. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Сказали мудрецы: «Пришедшему очиститься помога-
ют». А поскольку то, что дают сверху, является совер-
шенным, поэтому у человека должно быть совершенное 



 - 239 -

- Песах -

кли, то есть совершенный хисарон, называемый совер-
шенным кли, в которое может войти совершенный свет. 
Получается, что то, что Творец раскрывает человеку 
зло, – это для того, чтобы дать ему помощь. То есть, что 
нет света без кли. Поэтому, когда зло еще не раскрыто 
полностью, у него нет полного кли. И надо объяснить, 
что такое «полное кли», то есть полное желание для по-
мощи Творца. Поскольку все то время, пока зло еще не 
раскрыто, человек иногда говорит, что если он укрепит-
ся, он, конечно же, сможет прийти к работе на отдачу. 
А иногда он говорит, что и Творец не может ему помочь. 
Поэтому, в то время, когда человек вкладывает силы в 
работу на отдачу, тогда силы, которые он вкладывает, 
не дают ему сбежать с поля боя, и он получает каждый 
раз бóльшую потребность в помощи Творца. Получает-
ся, что трудная работа сама была причиной того, чтобы 
воскричал к Творцу, чтобы помог ему.

115. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Именно когда все зло раскрывается, тогда есть совер-
шенное кли, в которое может войти весь свет. И из вы-
шесказанного мы видим причину того, почему Творец 
ожесточил его сердце, то есть сердце, называемое же-
ланием, каждый раз все больше сопротивлялось работе 
на отдачу. И по причине того, что мы должны тяжело 
работать, только благодаря страданиям в тяжелой ра-
боте, эти страдания приводят к крику к Творцу при со-
вершенном желании, чтобы Творец помог ему выйти из-
под власти Фараона, египетского царя. То есть, именно 
из низменного состояния, когда человек чувствует, что 



 - 240 -

- Песах -

хуже всех людей, это дает ему толчок, чтобы закричать 
к Творцу от всего сердца, чтобы помог ему. 

Египетское рабство

И помни, что рабом был ты на земле Египта

116. Рабаш. Статья 44 (1991). Какова 
причина, по которой Исраэль удостоились 
унаследовать землю, в духовной работе

«Помни, что ты был рабом в земле египетской и Все-
сильный, твой Творец, вывел тебя оттуда», что это зна-
чит в духовной работе. Человек должен помнить, что у 
него было падение до того, как пришел к подъему. Т.е. 
что Творец дал ему ощутить зло в себе. Другими сло-
вами, человек должен верить, что это ощущение, что 
он является египетским рабом, т.е. что не в его власти 
сделать что-либо ради пользы Творца, а все, что он де-
лает, - ради пользы египтян, которые в человеке. Это 
приходит от Творца.

117. Рабаш, 607. И помни, что рабом был ты

«И помни, что рабом был ты на земле Египта».
Этот стих указывает нам на то, что человек, находящий-
ся во время подъема, должен изучить, что было у него 
во время падения. Ведь во время падения разговари-
вать не с кем, ибо тогда человек находится без сознания 
по отношению к духовной жизни, и в это время он бес-
покоится только о том, как наполнить свое тело наслаж-



 - 241 -

- Песах -

дениями, и ему не важно, откуда приходят к нему эти 
наслаждения, главное – «дай». Однако во время подъ-
ема человек может научиться и выиграть от состояния 
падения, и потому: «И помни».

118. Рабаш. Статья 15 (1991). Что означает 
благословение: «сотворивший для меня 
чудо в этом месте» в духовной работе

Быть рабом плохо, и все равно есть иногда такое, что 
человек хочет остаться рабом. Если так, то почему ска-
зано: «И помни, что рабом был ты в Египте»? А кто го-
ворит, что быть рабом так уж плохо? Но ведь есть люди, 
которые хотят быть рабами, как сказано выше, что раб 
сказал, что любит своего хозяина. Но изгнание – это 
согласно страданиям и боли, которые ощущаются в из-
гнании. В этой мере можем получить радость от осво-
бождения. И это как свет и кли, то есть переносимые 
страдания от чего-либо – это келим, в которые можем 
получить свет, если освободимся от страданий. 
Поэтому в египетском изгнании, говорит Писание: «И 
помни, что рабом был ты в Египте», – это означает, что 
быть рабом настолько плохо, что в Египте народ Изра-
иля ощущал страдания. Поэтому говорится – помни, то 
есть необходимо помнить страдания, которые перенес-
ли там. И тогда есть место радости при освобождении из 
Египта. 

119. Рабаш, 921. Необходимость 
действия снизу

В египетском изгнании, когда Фараон давал им свои на-
слаждения, они были порабощены Фараоном, и не мог-
ли выйти из изгнания. Но после того как они выполнили 



 - 242 -

- Песах -

действие, то есть пробудились к выходу из изгнания, 
поскольку это действие определяется как выбор, тогда 
Творец разбил его силы наверху, то есть забрал у него 
все наслаждения, благодаря которым был порабощён 
народ Израиля. 
А когда ему нечего дать, это значит, что Творец раз-
бил его силу и сжёг её в реке Динур (огненной реке), 
то есть забрал у него всю его отдачу. Получается, что 
ситре ахре нечем властвовать над человеком. Поэтому 
у них появилась возможность выйти из изгнания. И тог-
да они вошли во власть святости, т.е. начали ощущать 
вкус в силе отдачи. Получается, что стали тогда рабами 
святости.

120. Рабаш, 921. Необходимость 
действия снизу

Над человеком властвует наслаждение, а рабом называ-
ется тот, кто порабощён наслаждением. И когда наслаж-
дением человека является получение, они называются 
«рабами Фараона». А если его наслаждение от отдачи, 
он называется «рабом Творца». И без наслаждения не-
возможно существовать. 
И не в силах человека разбить наслаждение, а только 
Творец может его разбить тем, что забирает у него свет, 
когда ему нечего дать творениям. И это называется раз-
биением силы ситры ахра.
И человек должен только раскрыть, что хочет силу отда-
чи. И пусть просит у Творца, чтобы дал ему эту силу. И 
это называется выбором со стороны человека, и только 
это является пробуждением снизу.



 - 243 -

- Песах -

121. Рабаш, 932. Первое обновление

Когда человек находится в Египте, он не может быть 
игуди, поскольку находится в рабстве у Фараона, царя 
Египта. А когда он является рабом Фараона, он не может 
быть рабом Творца. 
И это означает «потому что Мне сыны Исраэля», Мои 
рабы они, и не рабы рабов. Потому что когда человек 
работает на себя, он не может быть работником Творца, 
так как невозможно служить одновременно двум царям. 
И только после того, как человек выходит из Египта, то 
есть из эгоистического получения, он может стать ра-
ботником Творца. 

От изгнания к освобождению

122. Рабаш. Письмо 66

Невозможно выйти из египетского изгнания прежде, чем 
входят в это изгнание. Только тогда можно говорить, что 
выходят из изгнания.
И об этом сообщает нам автор Аггады: мы должны знать, 
что изначально идолопоклонниками были наши праот-
цы, то есть, что были в изгнании под властью идолопо-
клонников – и только тогда приблизил Творец праотцов. 
Но если не почувствовали бы себя под властью идолопо-
клонников, то нельзя было бы сказать, что Творец при-
близил их. Только когда человек удален от Творца, мож-
но сказать, что Творец приблизил его. И всегда должно 
отсутствие чего-либо предварять обладание этим, ведь 
отсутствие – это кли, а обладание – это свет, наполняю-
щий недостаток и тьму.



 - 244 -

- Песах -

123. Рабаш, 936. Время избавления

Вот приближается день освобождения, и на нас возло-
жено лучше подготовиться для света освобождения, и 
это выход из рабства на свободу. Известно, что невоз-
можно выйти из изгнания, если не были в изгнании. Из-
вестно, что святая Тора вечная и действует в каждом 
поколении. И так же мы говорим в Агаде – в каждом по-
колении человек должен представлять себя выходящим 
из изгнания. 
Поэтому необходимо знать, что такое изгнание, в кото-
ром мы находимся. И каждое поколение должно выйти 
из этого горького изгнания.

124. Рабаш. Статья 6 (1986). 
По поводу уверенности

Чтобы мы достигли желанной, доброй и обширной земли, 
необходимо сперва пройти этап формирования сосудов, 
т.е. находиться в земле Египта и видеть себя рабами, 
работающими на Фараона, царя египетского. Тогда муки 
изгнания порождают потребность в молитве к Творцу, 
чтобы Он вывел нас из изгнания, как сказано: «И засте-
нали сыновья Исраэля от работы, и возопили, и поднял-
ся их вопль к Творцу». Таким образом, изгнание – это 
сосуд, а избавление – это свет и изобилие.

125. Рабаш, 91. Горечь изгнания

Когда приходит избавление, мы чувствуем, что всё из-
гнание было наполнено горечью. Но до избавления ещё 
не можем осознать, что изгнание такое горькое.
И в этом превосходство света над тьмой: когда видим 
свет, тогда мы можем видеть и тьму. А если нет понима-



 - 245 -

- Песах -

ния того, что разум находится пока в плену эгоизма, нет 
возможности отделить одно от другого.

126. Бааль Сулам. Письмо 14

В той мере, в которой сыновья Исраэля думали, что 
египтяне порабощают их и сбивают со служения Твор-
цу, в этой мере действительно были они в египетском 
изгнании, и вся забота Избавителя была лишь раскрыть 
им, что нет здесь вмешательства другой силы, и «Я это, 
а не посланник», ибо нет никакой силы кроме Него. И 
это был действительно свет избавления.

127. Рабаш, 71. Суть изгнания

«Когда Исраэль в изгнании, Шхина – с ними». Это зна-
чит, что если человек приходит к падению, то для него 
духовное находится в падении. Но ведь есть прави-
ло – «заповедь влечет за собой заповедь». Почему же 
он пришел к падению? Ответ: сверху дают ему паде-
ние, чтобы он почувствовал, что находится в изгнании, 
и чтобы просил милосердия, и тогда его вытащили бы 
из изгнания, что и означает спасение. Но невозможно 
спасение, если прежде не было изгнания.

128. Бааль Сулам. Шамати, 
204. Цель работы - 2

До того, как есть ощущение изгнания, невозможно из-
бавление. А когда приходят к 49-м [вратам], то чув-
ствуют изгнание. А в 50-х вратах Творец избавляет. И 
нет различия между «изгнанием» 'гола' и избавлением 
'геула', кроме буквы «алеф», означающей Властелина 
'алуф' мира. Поэтому и изгнание – если человек не по-



 - 246 -

- Песах -

стиг его как следует, ему не будет хватать его на данной 
ступени.

129. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Когда ощущает изгнание, то кричит «из теснин воззвал 
я к Творцу, простором ответил мне Творец» (Псалмы 
118:5). И понятие «простор» означает, как известно, 
широкий, просторный в свойстве «хасадим» (милосер-
дии), когда Творец помогает ему свойством милосердия, 
т.е. дает ему отдающие келим.
И это означает, что он выходит из египетского изгнания 
и входит в состояние освобождения, так как теперь он 
уже может работать ради отдачи, поскольку ощущает 
важность величия Творца потому, что есть у него отдаю-
щие келим, называемые «подобие свойств». Ведь когда 
Творец дает ему расширение отдающих келим, уходят 
от него сокращение и скрытие, которые были у него из-
за нахождения под господством клипы египетской, с ее 
вопросами и властями. 

130. Рабаш, 933. Исход из Египта

«Рабами были мы … и вывел Он нас». Это значит, что 
именно благодаря этим ограничениям мы сможем вый-
ти из изгнания. Имеется в виду, что именно благодаря 
тому, что мы каждый раз видим изменения, подъемы и 
падения, благодаря борьбе, возникает место для мо-
литвы. И тогда исполнится «и застонали сыны Исраэля 
от работы, и поднялся вопль их» (Шмот 2:23). Потому 
что именно когда изгнание раскрывается во всей своей 
мере, начинается избавление. 



 - 247 -

- Песах -

131. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Известно, что нет света без кли. Т.е. что невозможно 
дать человеку что-либо насильно, ведь известно, что нет 
насилия в духовном. Поэтому, когда человек сожалеет и 
испытывает боль и страдания от того, что не способен 
выйти из любви к себе и работать только на благо Твор-
ца, он кричит Творцу, чтобы помог и дал ему то, что он 
просит. Т.е. если Творец даст ему это, и он сможет, от-
менив себя, подчиниться власти Творца и желать, чтобы 
лишь власть Единого существовала в мире, т.е. власть 
Творца, и в этом всё его избавление – это означает, что 
у него есть кли и необходимость в том, чтобы Творец 
помог ему.
И об этом сказано «и услышал Творец их стенания». Это 
означает, что после того, как у них появляется кли – 
желание и потребность, чтобы была у них способность 
работать на благо Творца, тогда приходит время «и ус-
лышал Творец их стенания». Т.е. тогда начинается из-
бавление, чтобы вызволить их из-под египетских стра-
даний.

132. Рабаш. Письмо 66

Если человек находится под этой властью, как и народы 
мира, получается, что он в изгнании, и тогда он в свой-
стве идолопоклонник – и тогда есть место для молит-
вы, чтобы Творец помог ему выйти из этого изгнания; и 
тогда можно сказать: и сейчас, то есть после того, как 
он в изгнании, и он идолопоклонник, можно сказать: и 
сейчас приблизили место его работы, что означает вы-
полнять работу Творца и не быть под властью чуждой 
работы. 



 - 248 -

- Песах -

Это называется выходом из Египта, когда все действия – 
ради Творца. И к этому относится заповедь – «помни о 
выходе из Египта», ведь только после выхода из египет-
ского изгнания можно выполнять заповеди по причине 
того, что это указания Творца, а не по иным причинам. 

133. Рабаш. Статья 15 (1991). Что означает 
благословение: «сотворивший для меня 
чудо в этом месте» в духовной работе

Нужно знать, что изгнание, – то, что ощущает человек, 
что он находится в изгнании, – измеряется не самим из-
гнанием, а ощущением зла и страданий, которое он ис-
пытывает от того, что находится в изгнании. И тогда, 
когда он страдает от того, что пребывает под властью 
поработителей, когда вынужден делать все, что они тре-
буют от него, и у него нет никакой возможности сделать 
то, что он хочет, а он вынужден служить и реализовы-
вать все, что народы мира, находящиеся в теле челове-
ка, требуют, и у него нет никаких сил изменить им – в 
соответствии с мерой страданий, которые он ощущает и 
хочет сбежать от них, в этой мере он может насладиться 
освобождением.

134. Рабаш. Статья 6 (1986). 
По поводу уверенности

Во время изгнания, вкус которого человек чувствовал, – 
это когда ему открывалась картина отдачи лишь ради 
Творца, а не для собственной пользы, и он ощущал из-
гнание и вкус праха. А во время избавления, выходя из 
изгнания, он ощущает в работе на отдачу вкус желан-
ной, доброй и обширной земли.



 - 249 -

- Песах -

Итак, земля изгнания – это состояние, в котором мы 
ощущаем вкус страданий и постоянно ищем, как сбе-
жать с этой земли. А выход из изгнания означает, что 
человек вступил в желанную, добрую и обширную зем-
лю, о которой мы говорим: «Благодарим Тебя, Творец…» 
Это и есть земля Исраэля, и к этому избавлению нам 
надо стремиться.

135. Рабаш. Статья 32 (1991). Что 
такое знамена в духовной работе

Когда свойство Исраэль в изгнании, то и Творец с ними в 
изгнании, то есть желание отдавать в изгнании, и так же 
и тот, кому хотим отдавать, тоже в изгнании, как сказа-
но о Фараоне, который сказал: «Кто такой Творец, что-
бы я слушал его голос?». Он отрицает величие Творца, 
и не дает поверить в величие Творца, и так или иначе 
свойство Исраэль в изгнании для них. 
И сказанным можно объяснить то, о чем мы спрашива-
ли – о чем говорят слова: «И если Исраэль освобожден, 
то как будто бы и Он спасен». То есть, какое отношение 
имеет освобождение Исраэля к освобождению Творца? 
Из вышесказанного следует, что изгнание Исраэля и из-
гнание Творца – одно и то же, ведь когда человек пости-
гает и чувствует величие Творца, уже нет никакой вла-
сти у народов мира, все аннулированы перед Творцом. 
Поэтому, получается, что все изгнание только от того, 
что не ощущают величие Творца. 

136. Рабаш. Статья 32 (1991). Что 
такое знамена в духовной работе

Когда Исраэль, которые в нем выходят из изгнания и 
удостаиваются освобождения, то и Творец, который был 



 - 250 -

- Песах -

во время изгнания скрыт от него по причине власти на-
родов, Он виден сейчас, и ему раскрывается величие 
Творца. Потому что сейчас нет надобности в сокраще-
нии и скрытии, поскольку снято скрытие, согласно ска-
занному: «В той мере, в которой человек может создать 
намерение ради отдачи, в этой мере уходит сокращение 
и скрытие». И об этом сказано: «Ликовать будем при 
спасении твоем. И спасет Творец в этот день Исраэль. И 
«освобожден», - сказано, что когда Исраэль освобожда-
ется, то как будто бы и Он освобождается».

137. Рабаш. Статья 11 (1986). Истинная 
молитва основана на истинной потребности

В египетском изгнании сыновья Исраэля обрели сосуды, 
т.е. желание, чтобы Творец помог им выйти из изгнания. 
Ведь нет света без сосуда, и лишь когда молитва насто-
ящая, поскольку человек видит, что нет у него никакой 
возможности спастись, но только Творец может помочь 
ему, – это называется истинной молитвой.

138. Рабаш. Статья 15 (1990). Что означает 
благословение: «сотворивший для меня 
чудо в этом месте» в духовной работе

В египетском изгнании, говорит Писание: «И помни, что 
рабом был ты в Египте», – это означает, что быть рабом 
настолько плохо, что в Египте народ Израиля ощущал 
страдания. Поэтому говорится – помни, то есть необхо-
димо помнить страдания, которые перенесли там. И тог-
да есть место радости при освобождении из Египта.



 - 251 -

- Песах -

139. Рабаш. Статья 16 (1990) Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Поскольку малхут до сих пор находилась в изгнании, 
поэтому ее руки были коротки, чтобы спасти Исраэль. 
Тогда как при выходе из изгнания, наоборот, она дает 
дух (руах) человеку, чтобы он находился в приподнятом 
состоянии.  
Поэтому когда пришел Моше и сообщил об освобожде-
нии, они не могли поверить в это, т.е. что выйдут из 
египетского изгнания, как написано: «И вывел Я вас из 
египетских страданий, и спас Я вас от работы на них». 
Т.е. не будет у вас не только именно тяжелой работы, но 
и просто никакой работы у вас не будет, в это никак не 
могли поверить – как такое возможно?
Другими словами, если бы верили в это, то силой веры 
вышли бы из изгнания. Т.е. малхут, которая называется 
духом (руах), поднимется вверх по важности.

140. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Когда у человека есть вера, он не убегает из системы, 
то есть, когда говорит, что он видит, что Творец, страш-
но сказать, не слышит его молитву, поэтому ему некому 
молиться. Но он верит, что Творец слышит его молитву, 
и Творец сообщает ему о том, что Он знает, в каком низ-
менном состоянии находится человек, что никогда бы 
не подумал, что он настолько погружен в любовь к себе. 
Поэтому каждый раз он укрепляется, и не перестает мо-
литься Творцу, и говорит, что Творец, несомненно, хо-
чет, чтобы ему раскрылось истинное желание, чтобы его 



 - 252 -

- Песах -

вызволили из этого изгнания. Но, как бы то ни было, он 
не перестает благодарить Творца за то, что раскрыл ему 
его истинное состояние. И так же он стоит и молится 
Творцу, хотя видит, что Творец слышит молитву, потому 
что раскрыл ему зло, и несомненно Он поможет ему так 
же и выйти из этого зла, что означает освобождение. То 
есть он верит, что Творец дал ему понять, что он нахо-
дится в изгнании, и, конечно же, потом вызволит его из 
изгнания.

141. Рабаш. Статья 11 (1986). Истинная 
молитва основана на истинной потребности

Вся боль и все страдания, которые человек испытывает, 
вызваны тем, что он не может работать для Творца. Че-
ловек хочет работать на отдачу, но тело, порабощенное 
эгоистическими силами, не дает ему выстроить это на-
мерение. И тогда человек взывает к Творцу о помощи, 
ибо видит, что находится в изгнании среди сил скверны, 
которые властвуют над ним, и не видит впереди ника-
кой возможности выйти из-под их власти.
Тогда-то его молитва и зовется истинной молитвой – 
ведь человек не в силах выйти из этого изгнания. Ска-
зано об этом: «И вывел Исраэль из среды египтян, ибо 
навеки милость Его». Поскольку это против природы, 
только Творец может вывести Исраэль из этого изгна-
ния.



 - 253 -

- Песах -

Всякого новорожденного 
мальчика бросайте в Нил

142. Шмот 1:16, 1:22

И сказал он: «Принимая роды у евреек, не спускайте 
глаз с родильных кресел, если сын - умертвите его, а 
если дочь - пусть живет»... И повелел Фараон всему сво-
ему народу: «Всякого новорожденного мальчика бро-
сайте в Нил, а всякой девочке - дайте жизнь!».

143. Рабаш, 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

Когда человек начинает идти путем Творца, фараон, 
царь египетский, – это царь, который властвует над те-
лами, чтобы они удерживали работающих ради отдачи, 
так чтобы тела сопротивлялись, чтобы они не смогли 
прийти к желаемому совершенству, которое означает, 
что все дела его будут ради небес.
Поэтому он [фараон] сказал, т.е. дал приказ, когда ра-
ботающие занимаются Торой и заповедями, что назы-
вается «еврейки», ибо работа в Торе и заповедях отно-
сится к работникам Творца. В то же время «египтянки» 
называется, когда человек занимается материальными 
делами, ведь такими действиями занимаются и египтя-
не. И только когда занимаются Торой и заповедями, они 
называются «еврейками».



 - 254 -

- Песах -

144. Рабаш, 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

«Не спускайте глаз с родильных кресел» – т.е. когда 
человек говорит, что он желает понять, что он делает, 
т.е. с какой целью он занимается Торой и заповедями. 
И если он является «сыном», т.е. работа его направле-
на на отдачу, и таково желание человека во время его 
занятий Торой и заповедями, «умертвите его» – т.е. не 
давайте никакой жизненности и никаких сил, чтобы он 
прекратил свою работу.
«А если дочь», т.е. намерение его находится в свойстве 
«некева», т.е. ради получения вознаграждения, – «пусть 
живет». Вы можете давать ему силы и жизненность, по-
скольку этот человек не желает выйти из Египта и его 
не нужно бояться. Поэтому вы можете помочь ему, пусть 
делает то, что он хочет, пусть даже будет дотошен в 
разных мелочах, ведь в любом случае, он останется у 
нас в Египте. И не стоит работать впустую, ведь в любом 
случае, он – наш.

145. Рабаш 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

Если это сын, т.е. намерение его в этом – чтобы прийти 
к «ради небес», а не ради собственной выгоды, от этого 
он может удостоиться свойства Избавителя Исраэля, на-
зываемого свойством Моше, как сказали наши мудрецы: 
«Распространение Моше происходит в каждом поколе-
нии» .
А если он удостоится свойства Моше, называемого Из-
бавителем Исраэля, который спасет их, выведя из Егип-
та, – надо видеть [это] заранее, чтобы помешать ему до-
стичь состояния выхода из египетского изгнания.



 - 255 -

- Песах -

146. Рабаш 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

Как можно убедиться, что он работает ради отдачи, ведь 
он всё еще находится в Египте, что означает свойство 
«ради собственной выгоды», а не ради отдачи. Но сей-
час он хочет удостоиться этого, и об этом сказано: «Он 
передал им признак: захар (мужское свойство) – лицом 
вниз, некева (женское свойство) – лицом вверх».
Ибо, что такое лицевая и обратная сторона («паним» и 
«ахор»), объясняется в «Предисловии к ТЭС», так как 
когда мы видим человека сзади, мы не знаем, действи-
тельно ли это тот человек, о котором мы думаем. Воз-
можно, это другой, ведь мы можем ошибаться. Тогда 
как, если мы видим товарища спереди, у нас нет ника-
ких сомнений.
Поэтому, когда желают указать на какую-либо вещь, о 
которой разумом понимают с абсолютной уверенностью, 
что тут не может быть никакой ошибки, это называется 
«паним». А вещь, которая не [совсем] ясна с точки зре-
ния разума, называется «ахораим».
Поэтому «паним» называется свойством знания, так как 
он работает в служении Творцу только в свойстве зна-
ния. И это называется, что «паним» для него важнее по 
значимости, ибо главным для него является знание. А 
«ахораим» – когда он находится только в свойстве веры. 

147. Рабаш, 923. И сказал он: 
принимая роды у евреек

«Бросайте его в Нил», т.е. не давайте ему настраиваться 
даже и в материальных действиях ради небес, что на-
зывается свойством сына. «А всякой девочке – даруй-
те жизнь» – только когда его намерение в получении 



 - 256 -

- Песах -

ради получения, тогда вы можете дать ему жизненность 
и силу, чтобы они совершали материальные действия.
В то время как если это сын, он в это же время может 
удостоиться свойства Моше, называемого Избавителем 
Исраэля, который выведет их из египетского изгнания и 
приведет их в Святую Землю.

Моше

Я вытащила его «мешетиу» из воды

148. Рабаш, 684. Моше

Почему учитель наш Моше был назван именно именем 
«Моше», которое дала ему дочь фараона? И следу-
ет сказать, что благодаря спасению, ибо «я вытащила 
его 'мешетиу' из воды». В отношении работы имеется в 
виду, что человек тонет в злонамеренных водах, назы-
ваемых свойствами «что и кто», а благодаря этому его 
вытаскивают из злонамеренных вод.

Верный пастырь

149. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Известно, что Моше называется на языке Зоара «верным 
пастырем». Мой отец и учитель (Бааль Сулам) объяснял, 
что Моше питал народ Израиля верой. И сказал, что у 



 - 257 -

- Песах -

человека есть силы, чтобы осуществить Тору и заповеди 
в полном объеме, но недостаёт лишь веры. И насколько 
у человека есть вера, настолько он способен отдавать 
силы работе.

150. Рабаш. Статья 17 (1991). 
Что означает: «Ибо ожесточил Я 
сердце его» в духовной работе

У человека есть свойство Моше, свойство верного па-
стыря (который является пастырем веры для всей общ-
ности Исраэля). Эта сила пробуждает человека увидеть 
истину – что никогда человек не достигнет свойства 
«человек» собственными силами, и потому сказано: «И 
увидел, что нет ни одного человека» – это заставляет 
его просить у Творца, чтобы Он дал ему свойство веры 
в Творца, с помощью которого он придет к слиянию с 
Творцом.

151. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Сказал рабби Шимон: «Счастлив удел Исраэля, ведь та-
кой верный пастырь как Моше среди них». Это озна-
чает, что живёт внутри народа Исраэля свойство веры, 
называемая: «Моше – верный пастырь». Ведь тогда, 
если есть у них вера, то уже есть у них сила заниматься 
Торой и заповедями. Т.е. есть в каждом человеке вера в 
Творца, и это называется «Моше – верный пастырь». И 
будет тогда весь народ праведниками, иными словами, 
все органы человека, т.е. все его мысли и желания, на-
зываемые его «органами», и это называется «народом». 



 - 258 -

- Песах -

И это объясняет сказанное: «И вспомнил древние дни» – 
это Творец. «Моше, Eго народ» – ибо Моше был рав-
ноценен всему народу Израиля». И учим отсюда, что 
«предводитель народа – он и есть весь народ», так как 
вера, которая есть в человеке – это и есть весь человек.

152. Рабаш, 17. Шхина

Сказали наши мудрецы «Моше равноценен 600 000», – 
т.е. учитель наш Моше удостоился такой меры раскры-
тия Творца, которая была уготована для раскрытия все-
му Исраэлю. И потому сказано: «Шхина говорит устами 
Моше», т.е. Моше удостоился общего раскрытия, назы-
ваемого «Шхина».

153. Рабаш, 711. Не восстал 
пророк, как Моше

Моше называется верным пастырем, а также зеркалом, 
которое светит, т.е. он всегда светил. И об этом сказано, 
что «во всем доме Моем доверенный он». И это свойство 
Моше.
Однако в Моше было свойство Шломо и свойство Йосе-
фа. Как сказано: «И взял Моше кости Йосефа». И в этом 
смысл того, что все они были сказаны Моше на Синае. 
И это означает, что Моше был равноценен 600 000, т.е. 
он включал в себя всех. А когда рассматривают уро-
вень Моше, говорится о его особой ступени, называемой 
свойством Моше.
Как сказали наши мудрецы по поводу трепета – отно-
сительно Моше, «малой вещи», так как суть Моше есть 
свойство более высокое, но он, безусловно, включал в 
себя все свойства.



 - 259 -

- Песах -

154. Рабаш, 228. Моше – это свойство веры

Родился Моше – раскрылась вера. Т.е то, что становится 
видно, что есть недостаток веры, приводит к привлече-
нию веры, и это называется, что в нем рождается Моше. 

155. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Вся тяжесть в работе на Творца это лишь недостаток 
веры. Ведь когда человек удостаивается совершенной 
веры, тогда он страстно желает аннулировать себя пе-
ред Творцом, как свеча пред факелом. И сразу же все 
«органы», т.е. мысли и стремления человека, подчиня-
ются тому, что обязывает их делать сила его веры. И об 
этом сказано: «Если он удостоился, то и все его «орга-
ны» праведны, так как от веры [в] Творца исходят мыс-
ли и стремления праведников. 

156. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

Если предводитель народа «не удостоился», т.е. нет у 
него чистой веры, т.е. совершенной, а есть лишь ча-
стичная вера, (как объяснено в ТЭС, п.14): «Конечно 
же, тогда весь народ не удостаивается». Что означает: 
все его «органы» совершают поступки, характерные 
для того, у кого нет совершенной веры. И наказываются 
они за него – т.е. сами они невиновны, в то время как 
их мысли и желания не соответствуют тому, у кого есть 
вера. 



 - 260 -

- Песах -

Таким образом, если бы в их предводителе была совер-
шенная вера, то «органы» слушались бы его, и были 
бы мыслями и желаниями праведников. И потому они 
страдают из-за него, т.е. из-за того, что нет у него со-
вершенной веры.

157. Рабаш. Статья 25 (1987). Что такое 
серьезность в духовной работе

Сказано о Моше: «Тяжел на уста и тяжел на язык я». 
Ведь Моше называется «верным пастырем», поскольку 
свойство Моше называется «вера». А в вере нет «уст и 
языка», поскольку «уста и язык» означает, что он объ-
ясняет эти вещи с помощью разума и знания. А свойство 
Моше – это свойство веры выше знания.

158. Рабаш, 900. Две ступени

Ступень Моше, т.е. свойство скрытых хасадим - это 
свойство «глаз не видел ...», т.е. скрытые хасадим «… 
Всесильного, кроме Тебя», другими словами, что вся его 
работа в свойстве «Он великий и правит [всем]», когда 
не нужно никакой оплаты (компенсации), кроме Творца, 
в этом вся его жизненная сила, это то, чем он служит 
Творцу.

Моше обращается к народу

159. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

До того, как Моше пришел к народу Израиля с поруче-
нием от Творца, который желает вывести их из Египта, 
народ Израиля занимался работой Творца, но они были 



 - 261 -

- Песах -

в порабощении фараона, царя Египетского. А «фараон, 
царь Египетский» – это желание получать, которое есть 
в творениях, когда человек не способен делать ничего, 
кроме как ради собственной выгоды. И оно властвует 
над всеми творениями и притесняет всех, кто хочет вы-
йти из-под его власти, т.е. работать на благо ближнего.
А Моше пришёл к народу Израиля и сказал им, что Тво-
рец желает вывести их из-под власти фараона, т.е., вы-
вести каждого, принадлежащего народу Израиля, из-под 
власти его собственного фараона, который существует у 
каждого [человека] частным образом. 

160. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Когда пришел Моше и передал им известие об избавле-
нии, они не могли поверить этому, т.е. что они вышли 
из египетского изгнания, другими словами, как сказано: 
«и Я выведу вас из-под тягот египетских, и спасу вас от 
порабощения их». Т.е. что не будет у них не только тя-
желой работы, но даже и просто работы не будет у них. 
В это они не могли поверить, как может быть такое.
Т.е. если бы они поверили в это, то силой веры они 
вышли бы из изгнания. Т.е. малхут, называемая духом, 
поднялась бы вверх по важности.

161. Рабаш. Статья 16 (1990). Что 
означает «из-за нетерпения и тяжелой 

работы» в духовной работе

Сказано: «И говорил Моше так сынам Исраэля (т.е. из-
вестие об избавлении), но не послушали они Моше из-за 
нетерпения (букв.: короткого духа) и из-за тяжелой ра-



 - 262 -

- Песах -

боты». Что означает, что «недостаток духа» – это мал-
хут, рука которой была коротка для спасения Исраэля. И 
следует объяснить, что, как известно, основная работа 
относится к свойству малхут – как говорит великий Ари, 
египетское изгнание заключалось в том, что свойство 
даат, относящееся к святости, пребывало в изгнании, 
т.е. малхут небес, ведь следует принять ярмо малхут 
небес из-за того, что «Он велик и правит», т.е. не для 
получения вознаграждения, а необходима работа ради 
великого наслаждения от того, что человек удостоился 
служить Царю по причине важности Царя, – это было в 
изгнании. Т.е. не была раскрыта важность святости, и 
это называется «Шхина во прахе».

Претензии народа к Моше

162. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Когда Моше пришёл к народу, он говорил с ними отно-
сительно фараона, который находится в каждом из них, 
то есть с желанием получать в их сердце. Он сказал им, 
что хочет, чтобы свойство фараона в них не властвовало 
над их свойством Исраэль, а дало бы им работать ради 
Творца, а не тела. Когда услышал фараон, находящийся 
в народе, о чём говорит им Моше, о работе ради Творца, 
то они поняли, что такое отдача, а не получение. Но тут 
же ослабли в работе, поскольку тело сопротивлялось 
изо всех сил, только бы они не совершали ни единого 
действия ради святой отдачи.



 - 263 -

- Песах -

То есть теперь им было трудно действовать даже ло лиш-
ма. Ведь прежде, чем пришёл Моше, у них были силы 
для работы, поскольку ещё не знали, что значит «ради 
Творца». А когда Моше пришёл и объяснил им, что такое 
отдавать и ничего не получать, то фараон в каждом из 
них начал задавать вопросы:
1. Как сказано, фараон спрашивал: «Кто такой Творец, 
чтобы я слушался Его голоса?»
2. А потом задаётся вопрос “грешника”: «Что вам эта 
работа?»

163. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Почему, когда Моше пришёл к Творцу, положение на-
рода ухудшилось. Это не потому, что они стали хуже, а 
вследствие того, что Моше дал им понять, что значит ра-
ботать ради Творца, как сказано, «С того времени, как 
я пришел к фараону говорить от имени Твоего», то есть 
работать ради Творца. А свойство фараона должно было 
оставить свою власть, и тогда появилось место для рас-
крытия зла.
Получается, благодаря объяснению Моше понятия «ради 
отдачи», они продвинулись в духовном и достигли меры 
истины, осознавая, насколько злое начало управляет 
ими. Однако прежде, чем Моше пришёл к ним в качестве 
посланника Творца, они ещё не видели истину, и как 
они далеки от Творца. Из этого следует, что несмотря 
на то, что действия их стали хуже, но в свойстве исти-
ны они продвинулись. Только теперь они обрели келим, 
которые может наполнить Творец Своей помощью, со-



 - 264 -

- Песах -

гласно сказанному мудрецами, «Пришедшему очистить-
ся помогают».

164. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

И следует объяснить претензии, которые были у них к 
Моше, когда они сказали: «Взглянет … и осудит и т.д.». 
Это означает, что они ссорились с Моше, поскольку 
Моше сказал им, чтобы они верили в Творца, и выш-
ли они из-под власти тела, а в теле властвует фараон, 
царь египетский, «притесняющий» святость. И они на-
чали работу в сердце и разуме, и увидели, что тело, т.е. 
свойство фараона, начало властвовать над ними, т.е. 
всему, что они хотят сделать в духовной работе, тело 
сопротивляется сильнейшим образом. А до того, как они 
начали идти путем Моше, у них были силы работать, а 
сейчас, что бы они ни делали, это противно телу, как 
сказали они Моше: «Что вы омерзили дух наш в глазах 
фараона», – т.е. телу нашему противен дух наш в ду-
ховной работе с того момента, как мы начали идти путем 
отдачи.

165. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Они досадовали на Творца, почему сейчас они стали 
хуже, чем до того, как Моше пришел к ним как посланец 
Творца, с тем, что он хочет вывести их из изгнания. И 
почему же сейчас они видят, что они еще больше вхо-
дят в изгнание, ведь фараон господствует над телами с 
большей силой и с помощью еще более логичных мыслей 
каждый раз подбрасывает нам новую претензию? В та-
ком случае, отсюда следует, что было лучше до прихода 



 - 265 -

- Песах -

к ним Моше в качестве посланца Творца. Но сейчас они 
видят, что тела их, т.е. свойство фараона, полностью 
господствуют над сынами Исраэля, т.е. вместо того, что-
бы у них было приподнятое состояние духа в тот мо-
мент, когда они знают, что идут по истинному пути, – а 
что у них было? Наоборот! Ведь в глазах тела, которое 
называется фараоном, какой дух был у них? Как сказа-
но: «Что вы омерзили дух наш в глазах фараона», – т.е. 
тело говорило им: какое состояние духа есть в работе 
на отдачу?
А «омерзил [дух]» означает дурной дух, т.е. они не мо-
гут терпеть этот дух. Т.е. они не могут терпеть это со-
стояние духа, и хотели бы сбежать, как убегают от вони.

Претензии Моше к Творцу

166. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

После того, как народ Исраэля услышали из уст Моше, 
что нужно работать ради Творца, началось настоящее 
сопротивление зла, которое в человеке. И об этом ска-
зано: «И обратился Моше к Творцу, и сказал: Творец! 
Для чего ты причинил такое зло этому народу, зачем ты 
послал меня? Ибо с того времени, как я пришел к фара-
ону говорить от имени Твоего, он начал хуже поступать 
с народом этим». То есть тело, называемое «фараон», 
начало противиться духовной работе.



 - 266 -

- Песах -

167. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

«С тех пор, как я пришел к фараону говорить от име-
ни Твоего, стал хуже народ этот …». Т.е., как сказано 
выше, что когда Моше, учитель наш, пришел говорить 
«от имени Твоего», т.е. чтобы они работали ради Твор-
ца, «стал хуже народ этот», они стали хуже. Т.е. до того, 
как пришел Моше, говоря, что следует работать только 
ради небес, все они совершали работу Творца и считали 
себя праведниками. И у них были силы на работу, так 
как энергия, позволяющая знать, ради чего они работа-
ют, была ясна для них.
Иное дело, после того как пришел Моше со своей мис-
сией [сообщить], что нужно работать ради небес, тогда 
они стали хуже. В таком случае, согласно этому для них 
было бы лучше, если бы они не начинали работу в лиш-
ма.

168. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Вопрос Моше был вполне допустим. То есть, разумом 
понимают, что если выполнять Тору и заповеди, кото-
рые Творец указал нам исполнять, то таков уклад рабо-
ты: когда занимаются путём истины, разумеется, работа 
должна быть более жёсткая, так как идут по пути исти-
ны.
Однако ло лишма не относится к пути истины. Поэто-
му, когда Моше пришёл говорить с народом от имени 
Творца, то их работа должна была стать более усерд-
ной, так как надо теперь преодолеть зло, находящееся 
в свойстве истины. Но что увидел Моше? Сказано: «С 



 - 267 -

- Песах -

того времени, как я пришел к фараону говорить от име-
ни Твоего, стало хуже этому народу». Иными словами, 
работа по преодолению зла стала тяжелее. Не то, чтобы 
они стали лучше и обладали большей силой по преодо-
лению зла, а наоборот, зло стало сильнее.

169. Бааль Сулам. Письмо 10

Сказано: «И ответил Моше, и сказал: “Но ведь не поверят 
они мне... ибо скажут: «Не открывался тебе Творец»”«. 
Т.е., - поскольку «святые уста» находились в изгнании, 
что называется, «ибо косноязычен я, и тяжело мне гово-
рить». Потому Моше, пастырь верный, говорит Творцу: 
«Но ведь не поверят они мне», ибо даже если я соеди-
ню Исраэль с собой и притяну на них некоторый свет 
свыше, ведь клипа Паро высосет и отберет его у них. И 
хотя и соединены они со мной, все равно не послушают 
они голоса моего». Дело в том, что, хотя у клипы Паро и 
есть власть над ними, и уста и речи их в изгнании, – все 
равно, если бы верили в пастыря верного как следует, 
могли бы сыновья Исраэля услышать голос Моше, ко-
торый выше уст и речей. И если бы укрепились в этом, 
конечно, спаслись бы от клипы Паро.

170. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Невозможно дать лишь наполовину, а необходимо сна-
чала раскрыть всё зло полностью, и затем приходит по-
мощь свыше на это полное раскрытие. Поэтому после 
того, что Моше сказал: «Для чего ты причинил столько 
зла этому народу, а избавить - не избавил его», раскры-



 - 268 -

- Песах -

лось в них зло в полную силу. Следовательно, сейчас 
пришло время для получения избавления свыше. Поэ-
тому Творец сказал «теперь», то есть, теперь увидишь, 
что Я пошлю им необходимую помощь, как сказано, 
«сильной рукой отошлю их и сильной рукой выведу их 
из земли этой». Ведь только теперь настало время, ког-
да злое начало уже раскрылось в них».

171. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Необходимо понять возражение Моше, который сказал, 
что «с того времени, как я пришел к фараону говорить 
именем Твоим, он начал хуже поступать с народом этим; 
а избавить - не избавил Ты народа Твоего. Следователь-
но, претензия Моше была справедливой. Это следует из 
ответа Творца, что Моше говорил правду. Только Творец 
сказал ему: «Теперь увидишь, что Я сделаю фараону». 
То есть, что он увидит, что Творец совершит над фарао-
ном. Казалось, надо было написать «ты увидишь» («те-
перь» созвучно со словом «ты»), то есть, что Моше уви-
дит, то есть слово “ты” (ата) начинается с буквы алеф. 
Но почему написано с буквой аин слово ата («теперь»)? 
Означает, что сейчас он увидит. То есть до того, как он 
пришел к Фараону, и тот начал хуже поступать с этим 
народом, не могло быть выхода из Египта, и только сей-
час есть возможность сильной рукой вывести и отослать 
их.



 - 269 -

- Песах -

172. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Недовольство Исраэля Моше передал Творцу. И спросил 
Моше: «Зачем Ты послал меня?». 
И отвечал Творец Моше, как сказано: «И сказал Творец 
Моше: "Теперь увидишь ты, что сделаю Я с фараоном, 
ибо [вынужденный] сильной рукой он отпустит их"».

Сильной рукой Он отпустит их

173. Рабаш, 877. Три молитвы - 2

«И сказал Творец Моше: Теперь увидишь, что сделаю 
Я с фараоном, ибо из-за крепкой руки он отпустит их». 
И ответ был: не то, что они сказали неправду, но то, 
чего Я желаю от них, – чтобы они почувствовали исти-
ну: насколько они далеки от правды, т.е. от работы ради 
небес. И тогда, когда с их стороны будет такое требо-
вание: что они неспособны работать лишма, – тогда вы 
увидите, как Я дам вам эту силу работать ради Творца. 
Но Я не требую от вас, чтобы вы могли идти по пути 
истины, Мне только нужно, чтобы у вас было кли для 
получения высшего блага. Поэтому, когда вы начнете 
работать ради отдачи, вы увидите, что неспособны на 
эту работу, тогда Я дам вам то, что называется: «из-за 
крепкой руки он отпустит их». Как сказано: «И также Я 
услышал стенание сынов Исраэля, которых порабощают 
египтяне, и вспомнил Я Мой завет … и Я выведу вас из-
под ига египтян». 



 - 270 -

- Песах -

174. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Почему Он делает, чтобы работа на отдачу была такой 
тяжелой, – это потому, что Я хочу, чтобы раскрылась 
«сильная рука», как сказано: «ибо [вынужденный] 
сильной рукой он отпустит их и сильной рукой он изго-
нит их из своей страны». 
А в каком случае нужна «сильная рука»? Это нужно 
именно, когда другой сопротивляется изо всех сил, тог-
да можно говорить о том, что нужно воспользоваться 
«сильной рукой». Но нельзя говорить, если другой – 
слабак, что нужно поступать с ним «сильной рукой».

175. Бааль Сулам. Шамати, 70. Рукою 
крепкою и яростью изливающейся

Если человек преодолевает все трудности и прорывает 
все заслоны, которые ему препятствуют, и если малень-
кими вещами оттолкнуть его не получается, тогда Тво-
рец посылает ему большие клипот и колесницы 'мерка-
вот', чтобы они сбили человека с пути, [не давая ему] 
войти в слияние с Творцом, а не с чем-то другим. И это 
называется, что «рукою крепкою» Творец отталкива-
ет его. Потому что, если Творец не проявит «крепкой 
руки», трудно оттолкнуть его, ведь у него есть большое 
желание слиться только лишь с Творцом, а не с чем-то 
другим.
Но того, у кого нет такого уж сильного желания, – когда 
Творец хочет оттолкнуть его, Он отталкивает его чем-то 
легким, давая большу́ю жажду материального. И он [т.е. 
человек] уже оставляет всю святую работу. И не нужно 
отталкивать его «рукою крепкою».



 - 271 -

- Песах -

176. Бааль Сулам. Шамати, 70. Рукою 
крепкою и яростью изливающейся

Когда человек преодолевает трудности и помехи, невоз-
можно с легкостью оттолкнуть его, а [сделать это можно] 
только «рукой крепкою». А, если человек преодолевает 
и «руку крепкую» и ни в коем случае не хочет сдви-
нуться с места святости, а хочет именно прилепиться 
к Творцу по-настоящему, но видит, что его отталкива-
ют, – тогда человек говорит, что «ярость изливается на 
него», иначе бы ему дали войти, но «ярость изливается 
на него» со стороны Творца, поэтому ему не дают войти 
в царский чертог и прилепиться к Творцу.
Получается, что до того, как человек [пришел в состо-
яние, что он] не желает сдвинуться со своего места, и 
прорывается, и хочет войти, нельзя говорить, что он чув-
ствует, что «ярость изливается на него». Но после всех 
отталкиваний – когда его отталкивают, а он не сдвига-
ется со своего места, т.е. уже раскрылась над ним «рука 
крепкая и ярость изливающаяся», – тогда исполнится: 
«буду Я властвовать над вами». Ибо только благодаря 
прорывам и большим усилиям раскрывается ему выс-
шая власть (высшая малхут), и он удостаивается войти 
внутрь Царского чертога. 

Моше поражает египтянина

177. Рабаш, 237. Свойства моха 
и либа (разума и сердца)

«И убил египтянина», – тем, что не давал наполнить его 
желание и отклонял его требования. И это называется, 
что он умертвил действие и мысль этого египтянина, ко-
торый у него в сердце. Так же и наслаждение разума – 



 - 272 -

- Песах -

только в том, что он делает, понимая, что он делает. А 
в той мере, в которой он делает вещи, противоречащие 
его разуму, – когда разум заставляет его [думать] ина-
че, – его страдания измеряются мерой противоречия его 
разуму.
А когда человек идет выше разума, в этом случае, ког-
да ему дадут разум, вынуждающий его делать всю его 
работу, он может сказать, что принимает всё это ради 
отдачи, ведь со своей стороны, он может отказаться от 
этого разума.
И тогда он может удостоиться свойства света веры, ведь 
он может отказаться [от наслаждений], и намерение 
его не ради себя. И доказательство – что он делает всё, 
даже если это против разума. Как бы то ни было, он 
способен получить свет веры, и может быть уверен, что 
намерение его – отдавать.
Тогда как если он не может работать в свойстве веры, а 
может делать только то, что заставляет [делать] разум, 
т.е. [действовать] в согласии с желанием получать, он 
автоматически остается в сокращении. Поэтому нужно 
два вида работ – т.е. моха и либа. 

178. Рабаш, 506. Избавил 
нас от руки пастухов

Творец обещал Моше, что выведет их из первой беды 
и из второй беды. Однако следует знать, что главный 
выход – из первой беды, т.е. выход из материальных 
страстей, ибо без этого невозможно прийти к духовным 
наслаждениям.
И об этом притча, приводимая в мидраше о «египтя-
нине, который спас нас от рук пастухов», – т.е. то, что 
он [Моше] убил египтянина, т.е. что первую причину, 



 - 273 -

- Песах -

нужно помнить также даже и потом, когда он приходит 
ко второму состоянию, т.е. изгнанию от духовных на-
слаждений, которые надо получать ради отдачи, но тело 
не согласно. Т.е. «убил египтянина» – имеются в виду 
материальные наслаждения, называемые свойством 
«египтянин».
В то же время, вторая беда потом – это уже свойство 
«Исраэль», т.е. у него есть духовные наслаждения, и, 
тем не менее, он находится в беде из-за того, что нужно 
преодолевать ради отдачи, и что нужно, чтобы Творец 
избавил его также и от этой беды.

Горящий терновник

179. Зоар для всех. Шмот. Статья «В 
пламени огня из куста терновника», п. 396

 ««Моше размышлял и думал: «Не хватало, чтобы был 
уничтожен Исраэль этой непосильной работой», как 
сказано: «И увидел их тяжкие труды». И поэтому: «И 
явился ему ангел Творца в пламени огня из куста тер-
новника. И увидел он – вот терновник горит огнем, но 
терновник не сгорает». Иными словами, порабощены 
они тяжким трудом, «но терновник не сгорает»», – т.е. 
невозможно уничтожить их в изгнании, как мы уже го-
ворили. «Счастлив Исраэль, так как Творец избрал их 
из всех народов, и назвал их сыновьями. Как сказано: 
«Сыны вы Творцу Всесильному вашему»».



 - 274 -

- Песах -

180. Зоар для всех. Шмот. Статья «В 
пламени огня из куста терновника», п. 389

 «Вот терновник горит огнем, но терновник не сгора-
ет» (Шмот, 3:2). ««Вот терновник горит огнем» – чтобы 
совершить суд над грешниками, "но терновник не сго-
рает", – т.е. они не уничтожаются. "Горит огнем" – всё 
же это намёк на огонь ада». Другими словами, несмо-
тря на то, что этот огонь был показан Моше, который 
был праведником, всё же это намёк на огонь ада, т.е. на 
грешников. «Однако: "Но терновник не сгорает"» – т.е. 
(огонь) не уничтожает их.

181. Рабаш, 516. По поводу сандалий

Что значит, сказанное по поводу Моше: «Сними свои 
сандалии с ног твоих» – если сандалия 'нааль' называ-
ется, что он запирает 'ноэль' претензии разведчиков? 
В соответствии с этим – что означает «сними сандалии 
свои»?
Следует сказать, что «ноги твои» 'раглейха' означает 
«привычку» 'рагилут', т.е. то, что есть у него от воспи-
тания. А для того, чтобы не потерять воспитание, ему 
нужна сандалия 'нааль' от слова «замок» 'мануль', т.е. 
«запирать». Однако со свойством Моше, т.е. свойством 
Торы, наоборот – т.е. там следует отбросить сандалии и 
принять всё через Тору. 



 - 275 -

- Песах -

Знамения и чудеса

182. Бааль Сулам. Письмо 10

«И восстал новый царь над Египтом, который не знал 
Йосефа». Ибо во время падения в «материю» разуве-
рятся они также и в величии Моше, пастыря верного. 
А потому, как же может Моше избавить их из-под столь 
дурной и сильной клипы? А потому послал Творец три 
знамения, чтобы Моше показал их пред сынами Исраэ-
ля, и научил его, как устроить эти знамения пред ними 
одно за другим. И обещал ему Творец, что поможет ему с 
небес, чтобы была возможность в руке его показать их. 
И когда примут сыновья Исраэля от него эти знамения, 
придут они слушать голос Моше, и тогда сможет он из-
бавить их от этого горького изгнания.

183. Бааль Сулам. Письмо 10

Что такое эти три знамения. Знамение первое: превра-
щение посоха в змею и змеи в посох. Знамение второе: 
когда вынимал руку не из-за пазухи, была она в прока-
зе, как снег, а когда вынимал из-за пазухи, снова ста-
новилась она, как плоть его. Знамение третье, что при 
разливе вод Нила на сушу, становились они кровью.



 - 276 -

- Песах -

Посох и Змей

184. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

«И ответил Моше, и сказал: "Но ведь не поверят они 
мне…" И сказал ему Творец: "Что это у тебя в руке?" И 
ответил он: "Посох". И сказал Он: "Брось его на землю!" 
…И превратился он в змея, и побежал Моше от него».
И следует объяснить, что есть только две ступени: либо 
святость, либо Ситра Ахра. А промежуточного состояния 
нет. Ведь из самого этого посоха получается змей, если 
бросить его на землю. 

185. Рабаш. Статья 35 (1986), 
Пятнадцатое ава

«Сказал ему Творец: "Что это у тебя в руке?" Моше от-
ветил: "Посох". И сказал Творец: "Брось его на землю". 
Моше бросил его на землю, и тот превратился в змея. 
И побежал Моше от него». Сказал Бааль Сулам: руки 
Моше – это категория веры. И по важности она нахо-
дится внизу, так как человек стремится лишь к знанию. 
Порой он видит, что, рассуждая логически, у него нет 
никакой возможности достичь желаемого. Аргументиру-
ет он это тем, что уже вложил в работу большие усилия, 
чтобы всё делать ради отдачи, и не сдвинулся ни на во-
лос. В таком случае тело говорит человеку: «Это приве-
дет тебя в отчаяние. Не думай, что сможешь когда-ни-
будь добиться успеха. Так что оставь-ка ты этот путь».
В ответ сказал ему Творец: «Брось его на землю» – то 
есть так ты сделаешь перед народом Исраэля. 



 - 277 -

- Песах -

186. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Смысл вопроса: «Что это у тебя в руке?» Ведь «рука» 
означает «постижение», от слов «если достанет рука». 
Посох 'матэ́' – т.е. все его постижения построены на 
свойстве «ниже 'ма́та' по важности», что означает веру 
выше знания.
(Ибо свойство веры считается в глазах человека свой-
ством низким по важности, свойством низости. А чело-
век ценит те явления, которые облачаются внутрь зна-
ния. Иначе, если разум человека не постигает их, и они 
противоречат знанию человека, и человек должен тогда 
сказать, что вера находится по важности выше его зна-
ния. Получается, что тогда он принижает свое знание 
и говорит, что то, что он понимает внутри знания – это 
противоречит пути Творца, – в таком случае, вера нахо-
дится у него выше по важности, чем его знание.
Ведь все умозаключения, противоречащие пути Творца, 
вызваны тем, что этот разум ничего не стоит, ибо «есть 
у них глаза, но не видят они, есть у них уши, но не слы-
шат они». Т.е. он отменяет всё, что он слышит и видит. 
Это называется, что он идет выше знания. И так пред-
ставляется человеку свойство низости и катнута.

187. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Для человека, у которого нет другого совета, и он дол-
жен идти путем веры, вера кажется низостью. Тогда как 
по отношению к Творцу, который мог бы поместить Свою 
Шхину не на деревьях и камнях, но выбрал именно этот 
путь, называемый верой, Он, безусловно, выбрал это, 
потому что это лучше и успешнее. Выходит, что для 



 - 278 -

- Песах -

Творца вера не называется низкой по важности, а, нао-
борот, именно у этого пути есть многочисленные досто-
инства, но в глазах творений это называется «внизу».)
А, если бросают посох на землю и хотят работать с более 
высоким свойством, т.е. внутри знания, и пренебрегают 
свойством «выше знания», и эта работа кажется низкой, 
из его Торы и работы сейчас же получается свойство 
зме́я, что называется «первородным змеем».
И в этом смысл слов: «Тот, кто проявляет высокоме-
рие, – говорит ему Творец, – не можем Я и он пребывать 
в одном месте».

188. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Если он бросает свойство посоха на землю и возвыша-
ет себя, чтобы работать с более высоким свойством, – 
это уже змей. И нет промежуточного состояния, а либо 
змей, либо святость. Потому что вся его Тора и работа, 
которые были у него в свойстве посоха, – всё это вошло 
теперь в свойство зме́я.

189. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

Чтобы человек не оставался во власти Ситры Ахры, Тво-
рец произвел исправление, состоящее в том, что если 
человек оставит свойство «посоха», он сразу же падает 
в свойство «зме́я», и он тотчас же попадает в состояние 
неудач. И у него нет никакой силы, чтобы укрепиться, 
если только он снова не получит свойство веры, назы-
ваемое «низость».



 - 279 -

- Песах -

Получается согласно этому, что сами неудачи являются 
причиной того, что человек снова примет на себя свой-
ство посоха, т.е. свойство веры выше знания.

190. Бааль Сулам. Шамати, 59. 
По поводу посоха и змея

У них нет другого совета, кроме как принять на себя 
свойство веры выше знания, называемое «посох». И 
посох этот должен быть в руке, и не [следует] бросать 
этот посох. И потому сказано: «Расцвел посох Аарона», 
т.е. все цветения, которые были у него в работе Творца, 
происходили именно на основе посоха Аарона.
И это, потому что Он хотел дать нам признак, чтобы [мы 
могли] знать, идет ли он по пути истины или, страшно 
подумать, нет. Он дал [нам] признак, чтобы мы могли 
узнать только фундамент работы, т.е. на какой основе 
он работает. Если основой его является посох – это свя-
тость. А если его основой является [свойство] «внутри 
знания» – это не путь, который приведет к святости.

191. Бааль Сулам. Три знамения

«И он бросил его на землю», т.е. власть была отдана 
клипе, «и тот стал змеем, и бежал Моше от него», т.е. он 
раскрыл им, что причина того, что они не слышали его 
до сего дня, – из-за этого змея, который бьет хвостом. И 
потому они поверили людям, которые хотели его убить 
и т.д. И потому: «И бежал Моше от Фараона».
Однако сейчас Творец дал ему эту силу: «Протяни твою 
руку и ухвати его за хвост», т.е. чтобы они не верили 
грешникам, а верили только ему. И тогда: «И стал тот 
посохом в его руке», ибо увидят они, что достигли пол-



 - 280 -

- Песах -

ной и чистой веры, и змей больше не сможет поражать 
их.

Выход из Египта

По поводу выхода из Египта

192. Рабаш, 932. Первое обновление

Когда человек работает на себя, он не может быть ра-
ботником Творца, потому что невозможно служить одно-
временно двум царям. И только после того, как человек 
выходит из Египта, то есть из эгоистического получения, 
он может стать работником Творца. И тогда он может 
удостоиться Торы. Из этого выходит, что первое обнов-
ление – это выход из Египта.  

193. Рабаш. Письмо 66

Если человек находится под этой властью, как и народы 
мира, получается, что он в изгнании, и тогда он в свой-
стве идолопоклонник – и тогда есть место для молит-
вы, чтобы Творец помог ему выйти из этого изгнания; и 
тогда можно сказать: и сейчас, то есть после того, как 
он в изгнании, и он идолопоклонник, можно сказать: и 
сейчас приблизили место его работы, что означает вы-
полнять работу Творца и не быть под властью чуждой 
работы. 
Это называется выходом из Египта, когда все действия 
- ради Творца. И поэтому связывают заповеди – «в па-



 - 281 -

- Песах -

мять о выходе из Египта», ведь только после выхода 
из египетского изгнания можно выполнять заповеди по 
причине того, что это указания Творца, а не по иным 
причинам. 

194. Бааль Сулам. Не время собирать стадо

Одиночке нельзя выходить из общества и просить за 
себя, даже для доставления наслаждения своему Созда-
телю, а можно только за всё общество.... Ибо выходя-
щий из общества, чтобы просить за свою частную душу, 
не созидает, а наоборот, приводит к разрушению сво-
ей души... И во время работы, когда человек молится в 
одиночестве, он поневоле выходит из общества и разру-
шает свою душу... Чтобы ни у кого из сынов Исраэля не 
было даже и поползновения требовать хоть что-нибудь 
в одиночку… Ибо ни у кого не было недостатка ни в чем, 
потому что сами они не ощущали себя отдельными лич-
ностями, и в этом была их сила, позволившая выйти из 
Египта «рукою сильною».

195. Рабаш, 922. Умножать, 
рассказывая об Исходе из Египта

Много рассказывать о выходе из Египта – это похваль-
но. И надо понимать, почему нужно много рассказывать 
о выходе из Египта. И это до такой степени важно, что 
сказано: «Тот, кто много рассказывает, это похвально». 
И также надо понимать, когда говорят, что в каждом по-
колении человек должен видеть себя, как будто он вы-
шел из Египта. Известно, что в отношении света ничего 
нельзя добавить, а только – в отношении келим, поэто-
му «много» – это относится к келим, что означает недо-
статок ощущения изгнания. А когда приходит ощуще-



 - 282 -

- Песах -

ние изгнания, тогда он ощущает, что он сам находится в 
Египте. Если так, то как же он может восславлять выход 
из Египта, если сам находится в Египте? И объяснением 
этому служит то, что он должен видеть себя, как будто 
он уже вышел из Египта. 

196. Рабаш, 934. Обязанность 
рассказать об исходе из Египта

«А даже если мы все мудрецы… на нас возложена запо-
ведь рассказывать о выходе из Египта». Надо сказать, 
что даже если мы уже изучаем Тору и все понимаем, 
все равно должны пробудить корень выхода народа Из-
раиля из изгнания фараона. Потому что главное – это 
выход из клипы и вход в святость, потому что остальные 
ступени называются причиной и следствием. Поэтому 
мы должны восславлять и восхвалять Творца за это, и 
благодаря этому распространяется радость во всех ми-
рах. Т.е. от того, что мы ощущаем важность свободы 
от клипот, в этой мере растет радость. И в мере нашей 
радости мы сможем восхвалять и восславлять. Поэтому 
каждый год необходимо пробуждать корень. 

Чудо выхода из Египта

197. Рабаш. Статья 11 (1990). Что означает 
в духовной работе, что ханукальный 
светильник ставится слева от входа

Чудом называется то, чего человек не в силах достичь, 
т.е. невозможно достичь, а должно быть чудо свыше, и 
только таким образом оно и называется «чудом».



 - 283 -

- Песах -

Поэтому, когда человек приходит к состоянию, что есть 
в нем уже осознание зла, что не может он выйти из-
под власти народов мира, которые в нем, что Исраэль 
в нем находится в изгнании под их игом. И не видит он 
никакой возможности выйти из-под их власти. Поэтому 
Творец помогает им и выводит из-под власти народов 
мира, и наоборот, народ Израиля управляет ими, это на-
зывается «чудом». 

198. Рабаш. Статья 11 (1990). Что означает 
в духовной работе, что ханукальный 
светильник ставится слева от входа

Творец вывел их из земли египетской. Это означает, что 
Творец избавил их от страданий в Египте. И в это чудо 
человек обязан верить, как и при выходе из Египта. И 
каждый, занимающийся работой Творца, должен верить, 
что Творец выведет его. Ведь это настоящее чудо – ког-
да в действительности выходят из-под власти эгоизма и 
беспокоятся только лишь о благе Творца. 

199. Рабаш. Статья 17 (1990). Какую 
помощь получает пришедший очиститься

Человек способен изменить свою природу только лишь 
при помощи Творца. То есть Он её создал, и Он может 
её изменить. Это и называется “выходом из Египта”, ко-
торое было чудом. Поэтому сказано «пойдём», то есть 
они оба пошли, как говорится «пошли вместе», Творец 
и Моше.



 - 284 -

- Песах -

200. Рабаш. Статья 40 (1990). Что 
означает: «Ибо вы малочисленнее 
всех народов» в духовной работе

Человек видит, что у него нет никакой возможности ра-
ботать с желанием отдавать и не ради собственной вы-
годы. Такое возможно только как чудо с небес. На самом 
деле это называется выходом из Египта. То есть выйти 
вообще из разума, который у него есть со стороны при-
роды, когда невозможно сделать никакого движения без 
наслаждения. И здесь он просит Творца, чтобы дал ему 
силу работать там, где у него нет никакого вкуса и ощу-
щения, а только веря в то, что Творец наслаждается от 
этой работы, поскольку он весь в отдаче.

И умер царь египетский

201. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Следует объяснить, что означает «и умер царь египет-
ский». Т.е. ту работу, когда они работали ради собствен-
ной выгоды, называемую «клипой египетского царя», 
они уже прекратили выполнять для него, так как почув-
ствовали, чтo состояние, когда они работают ради себя, 
называемое властью египетского царя, подобно смерти, 
и поэтому приняли на себя обязанность работать ради 
небес. Но тогда уже не было у них сил работать, потому 
что египетский царь господствовал над ними.
Получается, что ради собственной выгоды они не хотят 
работать, а ради пользы Творца работать не способны. 



 - 285 -

- Песах -

Как сказано в Торе: «и стенали сыны Израиля от работы, 
и возопили, и поднялся вопль их к Творцу от работы». 

202. Бааль Сулам. Шамати, 159. И 
было, спустя много времени

Работа в Египте была им чрезвычайно мила. И это назы-
вается: «Перемешались они с народами и научились де-
лам их». Т.е., если Исраэль находятся под властью како-
го-либо народа, то этот народ господствует над ними. И 
нет у них возможности выйти из-под их власти. В таком 
случае, они ощущали достаточный вкус в этой работе и 
не могли спастись.
И что же сделал Творец? «И умер царь египетский». Т.е. 
они потеряли это служение. И, как бы то ни было, не 
могли больше работать. Т.е. они поняли, что когда нет 
совершенства мохин, то и служение это не находится в 
совершенстве. Поэтому: «И застонали сыны Исраэля от 
работы». Работы – т.е. у них не было удовлетворения 
в работе, т.е. у них не было никакой жизненной силы 
в этом служении. И в этом смысл слов: «И умер царь 
египетский», т.е. вся власть царя египетского, который 
питал и обеспечивал их, умерла. Поэтому у них возник-
ло место для раскрытия молитвы. И они сразу же были 
спасены. 

203. Рабаш. Статья 16 (1985). 
Чем более изнуряли его

Всё то время, пока была дана их правителю власть над 
Исраэлем, не были услышаны стенания Исраэля. Когда 
же пал их правитель – как сказано, «умер царь Егип-
та» – сразу же: «застенали сыновья Исраэля от работы 



 - 286 -

- Песах -

и возопили, и поднялся вопль их к Творцу». Но до того 
часа они не получили ответа на свои стенания».
Это дает основание сказать, что если не пришло время 
низложить правителя Египта, то нет возможности для 
выбора, чтобы они раскаялись и смогли выйти из из-
гнания. Ведь сказано: ««в течение тех многочисленных 
дней» – которые были многочисленными для пребыва-
ния Исраэля в Египте, пока им не настал конец. И когда 
подошел конец их изгнанию, сказано: «умер царь Егип-
та». Смысл в том, что правитель Египта был низвержен 
со своей высоты и пал от своей гордыни. И потому ска-
зано о нем: «умер царь Египта», так как падение счита-
ется для него смертью. И когда пал царь Египта, т.е. их 
правитель, вспомнил Творец об Исраэле и услышал их 
мольбу».

204. Рабаш. Статья 16 (1985). 
Чем более изнуряли его

Сказано в Зоаре: «Когда подошел конец их изгнанию – 
умер царь Египта, так как падение считается для него 
смертью. И когда пал царь Египта, т.е. их правитель, 
вспомнил Творец об Исраэле и услышал их мольбу». 
Следовательно, есть основание полагать, что никакая 
молитва не поможет, пока не настанет время. А раз так, 
ничего не поделаешь, ведь Творец не услышит их моль-
бу?
Из вышесказанного поймем эти вещи как есть. Тот же 
вопрос подняли мудрецы, трактуя строфу «Я, Творец, в 
свой срок ускорю это». И пояснили: «удостоятся – уско-
рю, не удостоятся – в свой срок». Иными словами, когда 
наступит время, тогда от Творца придет пробуждение, 
благодаря которому сыновья Исраэля раскаются (букв. 



 - 287 -

- Песах -

вернутся). Таким образом, выбор относится к времени, 
как сказано в «Предисловии к Книге Зоар».
Из вышесказанного следует, что человеку не следует 
рассуждать о сроке избавления. Сказано, что до тех пор 
их мольба не была принята, – и речь идет о сроке коли-
чества и качества страданий. Есть определенное время, 
за которое страдания завершатся.

205.  Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Когда они удостоились увидеть, что «умер царь Егип-
та» – то, что книга Зоар называет «падением их пра-
вителя», - тогда это знание, что они думали, что есть 
правитель Египта, который обладает властью и задер-
живает их стенания, чтобы не были они услышаны «на-
верху», - ушло из народа Израиля. 
Теперь они удостоились увидеть, что не было никако-
го правителя Египта, задерживавшего молитву Исраэля, 
чтобы она не была принята. Творец же слышал их мо-
литву, и Он отяготил их сердце, то есть именно Творец 
желал, чтобы раскрылась истинная форма зла, которая 
называется «желанием получать для себя». Значит, Он, 
действительно, слышал их крик. 

206.  Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

Кто способствовал падению власти их правителя?  - То, 
что они всё время работали и не убежали от этой рабо-



 - 288 -

- Песах -

ты, пока не появилось место для раскрытия зла, и тогда, 
само собой, удостоились истины. То есть поняли, что не 
было никакого правителя, - просто они так думали. 
Следовательно, оба вопроса разрешились одновремен-
но.
Из сказанного следует, что необходимо очень укре-
питься, чтобы не убежать от этой работы, и верить, что 
«Творец слышит молитву каждого», и что нет никакой 
иной силы в мире, а есть только одна сила, и это - сила 
Творца. И Он всегда слышит всё то, с чем к Нему обра-
щаются.

И застонали от работы

207. Бааль Сулам. Шамати, 159. 
И будет в эти большие дни

«И было, спустя много времени: умер царь Египта, и за-
стонали сыны Исраэля от работы, и возопили – и воз-
несся этот вопль от работы их ко Всесильному. И услы-
шал Всесильный стенание их». Другими словами, они 
переживали настолько большие страдания, что не было 
возможности выносить их. И были так настойчивы в мо-
литве, что «и вознесся этот вопль их ко Всесильному». 

208. Рабаш. Статья 14 (1987), Связь 
между песахом, мацой и марором

Сказано: «И застонали сыны Исраэля от работы», – о 
какой работе говорится? Следует сказать: о духовной 
работе, которая называется тяжкой работой, поскольку 
тяжело было им работать ради отдачи, так как египтяне 



 - 289 -

- Песах -

и фараон, царь египетский, передавали им свои мысли и 
желания. Другими словами, поскольку египетская кли-
па – это главным образом эгоистическая любовь, егип-
тяне властвовали над народом Исраэля, чтобы и народ 
Исраэля шел по их пути, называемом «эгоистическая 
любовь». И Исраэлю было тяжело преодолевать эти 
мысли, и поэтому сказано: «И застонали сыны Исраэля 
от работы».

209. Бааль Сулам. Шамати, 86. И 
построили несчастные города

Служение должно быть в свойстве веры выше знания и 
в свойстве отдачи.
Однако они видели, что у них нет собственной силы, 
позволяющей выйти из-под власти Фараона. Поэтому 
сказано: «И стенали сыны Исраэля от работы». Ибо они 
боялись, что они останутся там, в изгнании, навечно. И 
тогда: «…и вознесся вопль их к Творцу», и они удостои-
лись выйти из египетского изгнания.

210. Рабаш. Статья 36 (1990). Что значит, 
что сыны Эсава и Ишмаэля не хотели 
принимать Тору, в духовной работе

«И застонали сыны Исраэля от работы, и возопили - и 
вознесся их вопль от работы к Творцу». Т.е. благодаря 
тому, что просили помощи, нужно было дать им каждый 
раз новые света, как сказано в книге Зоар, что помощь, 
которую дают свыше – это свойство «святой души», и с 
помощью этого была у них, у народа Израиля, потреб-
ность в больших светах, потому что иначе не могли вы-
йти из-под власти Египта.



 - 290 -

- Песах -

Выходит, что ответ Творца был в том, что Творец даст 
им потребность просить помощи. И это значит, что каж-
дый раз Он раскрывает им больше зла, чтобы они всегда 
просили бы большей помощи. И таким образом раскро-
ется им свет цели творения.

211. Рабаш, 933. Исход из Египта

Именно благодаря тому, что мы каждый раз видим изме-
нения, подъемы и падения, благодаря борьбе, возника-
ет место для молитвы. И тогда исполнится «и застонали 
сыны Исраэля от работы, и поднялся вопль их» (Шмот 
2:23). Потому что именно когда изгнание раскрывается 
во всей своей мере, начинается избавление. 
И это показывает нам порядок изгнания и избавления, 
которые были тогда в Египте. И этот порядок мы должны 
продолжать до Окончательного Исправления. 

212. Рабаш. Статья 11 (1986). 
Истинная молитва

Для того, чтобы [человек] молился из глубины сердца, 
есть здесь два условия:
1. Чтобы его работа была против природы. Это значит, 
что он желает выполнять все действия только для того, 
чтобы отдавать, и он хочет выйти из любви к себе, – 
тогда можно сказать, что у него есть потребность (хи-
сарон).
2. Когда начинает [пытаться] самостоятельно выйти из 
любви к себе и вкладывает в это усилия, но не может 
сдвинуться из своего состояния ни на йоту. И тогда он 
начинает нуждаться в Творце, чтобы помог ему. И вот 
тогда его молитва истинна, поскольку он видит, что сво-



 - 291 -

- Песах -

ими силами не способен сделать даже самую малость. И 
тогда, когда он взывает к Творцу, чтобы помог ему, его 
знание основано на работе, как сказано: «застенали сы-
новья Исраэля от работы». Иными словами, благодаря 
тому, что работали, желая достичь ступени, на которой 
они смогут быть в отдаче Творцу, и видели, что не могут 
выйти из своей природы, – вот тогда они молились из 
глубины сердца.

213. Рабаш. Статья 38 (1990). Что 
значит: «Чаша благословения должна 

быть полной» в духовной работе

Когда человек уже находится близко к тому, чтобы полу-
чить помощь сверху, т.е.  “близко” означает, что у него 
уже есть кли, желание отдавать – с этих пор и далее, 
- тогда он видит, что только Творец может его спасти. 
Как сказал мой отец и учитель, что это самая важная 
точка в работе человека, когда у него уже есть тесная 
связь с Творцом, поскольку он видит на сто процентов, 
что ему ничего не поможет, а только сам Творец может 
ему помочь. 
И хотя он верит в это, все равно не всегда ему светит эта 
вера, что именно сейчас – это то время, когда он наи-
более готов к тому, чтобы получить спасение от Творца, 
что именно сейчас он может спастись, что Творец при-
близит его. То есть даст ему желание отдавать и выве-
дет из-под власти любви к себе, что означает выход из 
Египта. То есть он выходит из-под власти египтян, кото-
рые заставляли страдать Исраэль тем, что не позволяли 
им выполнять духовную работу. 



 - 292 -

- Песах -

И возопили, и вознесся вопль их

214. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Сказано: «И стенали сыны Израиля от работы, и возо-
пили, и поднялся вопль их к Творцу от работы». Т.е. это 
означает, что то, что они «возопили, и поднялся вопль 
их» происходило «от работы на Творца». Т.е. от того, 
что они хотели, чтобы их работа была на благо Творца, 
а не для собственной выгоды, но не были способны на 
такую работу – из-за этого был их вопль.

215. Зоар для всех. Глава Шмот. Статья 
«Стон, крик и вопль», п. 354

В чем различие между криком и воплем? Вопль может 
быть только в молитве, как сказано: «Услышь, Творец, 
молитву мою и воплю моему внемли», «К Тебе, Творец, 
вопль мой», «Возопил я к Тебе, и Ты исцелил меня». Та-
ким образом, вопль означает слова молитвы.
«Крик» означает, что кричит и ничего не говорит, – без 
речи. Посему крик важнее всех их, потому что крик – он 
в сердце, и он ближе к Творцу, чем молитва и стон, как 
сказано: «То когда он будет криком кричать ко Мне, ус-
лышу Я крик его».
Стон, крик и вопль – это проявления мысли, голоса и 
речи, и это Бина, Зеир Анпин и Малхут. И потому крик, 
в котором нет речи, лучше принимается Творцом, чем 
речь молитвы, потому что к речи, которая открывается, 
есть возможность придраться обвинителям. Но к крику, 
раскрывающемуся лишь в сердце кричащего, нет воз-
можности придраться обвинителям. И он также при-



 - 293 -

- Песах -

нимается лучше, чем стон, который раскрыт только в 
мысли стенающего, в Бине, и с помощью него нижний 
не способен как подобает слиться с Творцом. И потому 
крик принимается лучше.

216. Зоар для всех. Глава Шмот. Статья 
«Стон, крик и вопль», п. 355

И кричал он к Творцу всю ночь, то есть оставил всё, – 
стон и вопль, и избрал крик, потому он ближе всего к 
Творцу. И об этом сказано: «А теперь вот крик сынов 
Исраэля дошел до Меня».

217. Рабаш. Статья 17 (1990). Что означает 
«легкие заповеди, которые человек 

попирает своими ногами» в духовной работе

Зло - в сердце человека. И человек не способен побе-
дить его, и должен кричать к Творцу, чтобы помог ему, 
вывел его на свободу из-под власти фараона, царя еги-
петского. И чем (Творец) помогает ему? Как сказано в 
книге Зоар, святой душой. Т.е. всякий раз, когда он про-
сит помощи, он получает святую душу.

218. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Когда человек видит истину, как она есть, т.е. он видит, 
насколько он погружен в эгоистическую любовь, и в его 
теле нет ни одной искорки, которая позволила бы ему 
делать что-нибудь на отдачу, и так как в этом состоянии 
человек уже дошел до истины, т.е. пришел к осознанию 
зла, и [к тому,] что у него нет никакого способа полу-
чить силы, чтобы помочь себе, у него есть только один 



 - 294 -

- Песах -

вариант – кричать к Творцу, чтобы Он помог ему, как 
сказано: «И застонали сыны Исраэля от работы и возо-
пили, и вознесся к Творцу вопль их от работы».
Как сказали мудрецы: «Пришедшему очиститься помо-
гают». И книга Зоар спрашивает: «Чем?». И отвечает: 
«Святой душой».

219. Рабаш. Статья 11 (1986). Истинная 
молитва основана на истинной потребности

Сказано: «И вознесся вопль их от работы к Творцу...» – 
т.е. самые большие страдания, все их стенания, были 
только от работы, а не от каких-либо других причин. 
И возопили, что не в силах сами выйти из собственно-
го эгоизма и работать ради Творца, и это было их из-
гнание, причинявшее страдания, во власти которых они 
себя ощущали.
Из этого видно, что в египетском изгнании они зарабо-
тали сосуды (келим), т.е. желание, чтобы Творец помог 
им выйти из изгнания. Только когда человек видит, что 
нет у него никакой возможности спастись, а лишь Тво-
рец может помочь ему – это и называется истинной мо-
литвой.

220. Рабаш. Статья 34 (1991). Что 
означает: «Вкушает плоды их в этом 
мире, а фонд накапливается в мире 

будущем» в духовной работе

Те люди, которые говорят, что хотели бы убежать от ра-
боты, но некуда им идти, так как больше ни от чего не 
получают удовлетворение, такие люди не уходят от ра-
боты. И есть у них подъёмы и падения, но они не отчаи-
ваются. И об этом сказано: «И застонали сыны Исраэля 



 - 295 -

- Песах -

от работы, и возопили, и вознесся вопль их от работы к 
Творцу...» То есть, они стонали от работы в том, что не 
продвигались в работе Творца, что не могли работать 
ради отдачи и наслаждения Творца. И тогда удостои-
лись выхода из Египта, который называется в духовной 
работе «выходом из власти желания получать и входом 
в работу на отдачу».

221. Рабаш. Статья 16 (1985). 
Чем более изнуряли его

Дважды сказано: «от работы». Следует объяснить, что 
все стенания были от работы – оттого что они не могли 
работать ради отдачи. Они страдали, не будучи в си-
лах действовать на отдачу из-за клипы Египта. И потому 
дважды сказано «от работы»:
1. У всех их стенаний была одна причина, и недоставало 
им лишь одного. Они не желали никаких излишеств и 
никакой оплаты, а единственный недостаток, из-за ко-
торого они испытывали страдания и боль, состоял в том, 
что они ничего не могли сделать ради отдачи. Говоря 
иначе, они хотели бы, чтобы у них было желание доста-
вить удовольствие Творцу, а не себе, – и не могли. И об 
этом сожалели. Таким образом, они хотели хоть немного 
ухватиться за духовное.
2. Второй раз сказано «от работы» – касательно того, 
что «поднялся вопль их к Творцу». Он услышал их сте-
нание потому, что они просили лишь работы. Именно на 
это намекает вторичное употребление слов «от работы».
Таким образом, всё изгнание, которое они ощущали, 
было вызвано только тем, что они находились под вла-
стью клипы Египта и ничего не могли сделать ради од-
ной лишь отдачи.



 - 296 -

- Песах -

222. Рабаш. Статья 11 (1988). Какие 
две ступени предшествуют «лишма»

Известно, что нет света без кли. Т.е. что невозможно 
дать человеку что-либо насильно, ведь известно, что нет 
насилия в духовном. Поэтому, когда человек сожалеет и 
испытывает боль и страдания от того, что не способен 
выйти из любви к себе и работать только на благо Твор-
ца, он кричит Творцу, чтобы помог и дал ему то, что он 
просит. Т.е. если Творец даст ему это, и он сможет, от-
менив себя, подчиниться власти Творца и желать, чтобы 
лишь власть Единого существовала в мире, т.е. власть 
Творца, и в этом всё его избавление – это означает, что 
у него есть кли и необходимость в том, чтобы Творец 
помог ему.
И об этом сказано «и услышал Творец их стенания». Это 
означает, что после того, как у них появляется кли - 
желание и потребность, чтобы была у них способность 
работать на благо Творца, тогда приходит время «и ус-
лышал Творец их стенания». Т.е. тогда начинается из-
бавление, чтобы вызволить их из-под египетских стра-
даний.

223. Рабаш, 584. Лик Творца – 
к творящим зло

Те, кто хочет идти путем Творца по дороге истины, 
именно эти люди видят, что они всегда творят зло, и 
они кричат к Творцу, чтобы Он спас их и помог выйти из 
состояния зла. И всё, что они могли сделать, [они сде-
лали,] и не могут освободиться от зла, как объясняется 
по поводу выхода из Египта, «и стенали сыны Исраэля 
от работы …, и вознесся их вопль к Творцу», и вывел Он 
их из Египта.



 - 297 -

- Песах -

Так следует объяснить и тут, т.е. что Творец посветил 
им Своим ликом, и тогда то скрытие, которое было у 
них, автоматически ушло от них. Т.е. благодаря [свой-
ству] «лик Творца – к творящим зло» лик Творца отме-
няет даже память о зле. И таков смысл стиха «чтобы 
истребить с земли память о них», т.е. «земля» 'эрец', 
как известно, от слова «желание» 'рацон' – даже воспо-
минания о злом желании не пробудится у них, благода-
ря тому, что «кричали, и Творец слышит и от всех бед 
их избавил их».

224. Бааль Сулам. Письмо 57

Сказано: «И возопили сыны Исраэля от работы … и воз-
несся вопль их». Ибо [сыны] Исраэля как целое при-
шли в тот момент к состоянию отчаяния, страшно по-
думать, «от работы». Как человек, черпающий [воду] 
дырявым сосудом, черпает ее весь день, и нет у него ни 
капли воды утолить свою жажду, так же и сыны Исраэля 
в Египте, сколько бы они ни строили, поглощалось по-
строенное тут же землей, как сказали мудрецы.
Так же и не удостоившийся любви Творца, всё что он 
делал в своей работе по очищению души вчера, как буд-
то сгорело дотла назавтра. И каждый день, и каждую 
секунду, нужно начинать заново, как будто он ничего 
не делал никогда. И тогда: «И возопили сыны Исраэля 
от работы». Ибо увидели ясно, что они действительно 
не способны на то, чтобы вышло что-то из их самосто-
ятельной работы. И поэтому были вопль их и молитва 
совершенными, как полагается, и поэтому: «и вознесся 
вопль их». Ибо Творец слышит молитву, но только со-
вершенной молитвы ждет Он.
И вытекает из сказанного, что как малое, так и боль-
шое достигается только силой молитвы, а всё усилие и 



 - 298 -

- Песах -

работа, которую мы обязаны [совершить], – это только, 
чтобы раскрыть ничтожность наших сил и нашу низость, 
что не способны мы ни на что собственными силами, по-
тому что тогда мы готовы излить совершенную молитву 
перед Творцом.

225. Бааль Сулам. Письмо 57

Нет более счастливого момента в существовании чело-
века, чем когда он чувствует себя отчаявшимся в соб-
ственных силах, иными словами, что он уже старался 
и сделал всё, что представляется в его силах возмож-
ным сделать, а исцеления нет. Ибо тогда он готов к со-
вершенной молитве о помощи к Творцу. Ведь он твер-
до уверен, что его собственная работа не принесет ему 
пользы, а до тех пор, пока он чувствует некоторую силу 
в своей собственной работе, молитва его не совершен-
на. Ибо злое начало спешит сказать ему, что сначала 
он обязан сделать то, что в его силах, а потом будет он 
желанен Творцу.
И об этом сказано: «Возвышен Творец, и низкий уви-
дит». Ибо после того, как человек прилагает усилие в 
разного рода работах и отчаивается, он достигает по-на-
стоящему низкого состояния. Т.е. он знает, что он самый 
низкий из всех людей, ибо нет у него ничего полезного 
в строении его тела. И тогда молитва его совершенна, и 
он получает ответ из щедрой руки Его.



 - 299 -

- Песах -

Заимствование келим египтян

226. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

«И сказал Творец Моше: "Скажи народу, чтобы каждый 
взял в долг у знакомого и каждая у знакомой сосудов 
серебряных и сосудов золотых"». Из объяснения Бааль 
Сулама следует, что взять у египтян серебряные и зо-
лотые сосуды – значит взять их желания и томления, 
т.е. все трудные вопросы, которые были у них на пути 
народа Исраэля.

227. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Пожелал Творец, чтобы они взяли сосуды египтян – их 
трудные вопросы и их желания. Но взяли не на самом 
деле, а только в долг. Иными словами, им надо было 
взять сосуды египтян лишь для того, чтобы ощутить ну-
жду в удовлетворении этих потребностей, но не так, что-
бы сосуды эти действительно остались у них. Ведь эти 
сосуды – эти мысли и желания – не относятся к народу 
Исраэля. Речь идет лишь о заимствовании на время.
А потом надо вернуть их египтянам. Потом – т.е. после 
того, как сыновья Исраэля получат наполнение, относя-
щееся к этим заимствованиям. Именно благодаря заим-
ствованиям появляется возможность дать им наполне-
ние. Как будто они получили светá, относящиеся к их 
сосудам – «сосудам получения ради получения», – но 
сразу же выбросили эти сосуды и использовали отно-
сящиеся к ним светá – однако всё получили ради того, 
чтобы доставить удовольствие Творцу.



 - 300 -

- Песах -

228. Рабаш, 914. Два противоречия

«Нефеш» без знания это тоже нехорошо, ведь необхо-
димо знание в святости, называемое обогащением, ведь 
нет иного богатства - только в знании. И когда Творец 
хотел обогатить их, а у них не было подходящих келим, 
ведь всё было у них выше знания, тогда Творец посове-
товал им позаимствовать келим у египтян. И это взятие 
взаймы келим было лишь для того, чтобы они смогли 
получить наполнение в эти келим, то есть оправдания, 
отвечающие на их вопросы. Но после того, как приня-
ли эти оправдания, тотчас же вернули келим египтянам, 
ведь шли путем выше знания. Таким образом, нет у них 
никаких затруднений, ведь одолжили вопросы у египтян 
только на время и затем вернули их им.

229. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

В отношении заимствования келим у египтян. Творец 
сказал Моше, чтобы он попросил сыновей Исраэля взять 
в долг сосуды у египтян. Мы спросили: почему Творец 
должен был просить это у них? И почему народ Исраэ-
ля не захочет позаимствовать эти сосуды? Ответ таков: 
когда Моше и Аарон пришли с поручением от Творца, 
чтобы вывести народ Исраэля из изгнания, «поверил 
народ, и услышали» – верой выше знания, и не нужда-
лись более ни в чем, и не было у них никакой нужды в 
высоких ступенях, но было достаточно им того, что они 
смогут заниматься Торой и заповедями безо всяких по-
мех со стороны египтян.



 - 301 -

- Песах -

230. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Творец должен был попросить Моше обратиться с прось-
бой об одолжении к сыновьям Исраэля, чтобы они взяли 
в долг сосуды египтян – на время, чтобы у них было 
желание наполнить все те потребности, которые египтя-
не требовали удовлетворить. Он был обязан попросить, 
потому что сыновья Исраэля довольствовались тем, что 
есть, и всегда бежали от мыслей и желаний египтян. Те-
перь же им говорят прислушаться к трудным вопросам 
египтян.
Поскольку Творец обещал Аврааму, что «потом они вы-
йдут с большим имуществом», постольку Ему было нуж-
но, чтобы они позаимствовали сосуды египтян, а затем 
отдали им обратно. Иными словами, сыновья Исраэля 
не имеют ничего общего со своими заимствованиями и 
взяли их лишь на время, чтобы у них была возможность 
получить светá под названием «наследование земли», 
которую Творец обещал Аврааму.

231. Рабаш. Статья 22 (1989). 
Что означает, что именно в канун 

Песаха задают четыре вопроса

Нет света без кли, т.е. нет наполнения без хисарона, а 
Авраам сказал Творцу, что он не видит, что они будут 
нуждаться в таких больших светах, которые называются 
«земля Исраэля». Поэтому Творец сказал ему: благода-
ря тому, что они будут в изгнании, и будут просить Твор-
ца, чтобы Он вывел их из изгнания. А каким образом Он 
выводит их? Это происходит только с помощью больших 
светов, ибо «свет в ней возвращает к источнику», – та-
ким образом, у них уже будет потребность в больших 
светах.



 - 302 -

- Песах -

И это он объяснил – что поэтому Творец сказал, чтобы 
они попросили (взаймы) келим у египтян, т.е. чтобы они 
взяли вопросы египтян только лишь взаймы, т.е. для 
того, чтобы получить света. А потом они вернут им эти 
келим, т.е. что они взяли их вопросы, чтобы понять от-
веты. И это, как сказано выше, потому что невозможно 
понять свет, иначе как из тьмы. 

Вышли с большим достоянием

232. Тора. Глава Берешит, 15:7-8, 15:13-14

И сказал ему: «Я - Творец, который вывел тебя из 
Ур-Касдима, дабы дать тебе эту страну в наследие». Но 
тот сказал: «Творец! Как узнаю я, что буду наследовать 
ее?»... И сказал Он Авраму: «Знай, что пришельцами 
будет потомство твое в чужой стране, и служить будут 
им, а те будут угнетать их четыреста лет. Но и над на-
родом, которому они служить будут, произведу я суд, а 
они после выйдут с большим достоянием. 

233. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Слыша злословие египтян, порочащих путь отдачи, на-
род Исраэля всегда бежал от них – бежал от этих мыс-
лей, когда они приходили, чтобы запутать помыслы сы-
новей Исраэля и укоренить свои суждения в их сердцах.
И потому Творец знал, что они не захотят слышать труд-
ные вопросы египтян, которые спрашивали: «Кто?» и 
«Что?». У них не было сосудов, которые позволили бы 
дать им большое имущество. Ведь нет света без сосу-
да – иными словами, невозможно дать человеку что-то, 



 - 303 -

- Песах -

чего он не хочет. Поэтому если бы Творец спросил сы-
новей Исраэля: «Что вы хотите, чтобы Я вам дал?», они, 
конечно же, ответили бы: «Нам от Тебя ничего не нуж-
но. Наоборот, мы стремимся лишь к отдаче Тебе, а не к 
тому, чтобы Ты совершал отдачу нам». В таком случае, 
как они могут получить благо и наслаждение, зовущие-
ся «большим имуществом?» Говоря иначе, Творец жела-
ет дать им ступени нэ́феш, рýах, нешамá, хая́ и йехидá, 
однако они не испытывают нужды в этом.
Поэтому пожелал Творец, чтобы они взяли сосуды егип-
тян – их трудные вопросы и их желания.

234. Рабаш, 146. Страдания и радость

Нужно радоваться тому, что у него есть связь с духов-
ным, и даже одно мгновение в день считается для него 
большим достоянием. Потому что даже малую вещь по 
количеству и качеству человек не способен оценить, 
если говориться о важных вещах, таких, как святость, 
Тора и заповеди.

Пасхальное жертвоприношение

235. Рабаш, 929. Пасхальное 
жертвоприношение

«Жертвоприношением» называется приближение к 
Творцу. «Песахом» называется то, что (Творец) прибли-
зил их и переступил через зло, что есть в них, и смотрел 
только на их добрые деяния. И после того, как ощутили 
вкус горечи под гнётом египтян и захотели выйти из-под 
их власти, не получилось у них, и появились претензии 



 - 304 -

- Песах -

к Творцу, что называется маца и мерива (ссора), как 
сказано: «Подстрекали против Творца» - почему Он со-
здал их в такой низости.
И этому способствовало пасхальное жертвоприноше-
ние, - тому, что Творец приблизил их. Это называется 
«Опресноки с горькой зеленью пусть едят», т.к. опрес-
ноки и горькая зелень были причиной того, что смогли 
сделать жертвоприношение в Песах, ведь смысл в том, 
что Творец переступил через все недостатки (хисронот), 
которые были в них, и приблизились они к Творцу.

236. Рабаш. Статья 14 (1987). Связь 
между песахом, мацой и марором

Только благодаря маце и марору у человека формиру-
ется потребность в помощи Творца.  А помощь Творца 
приходит в виде души, называемой свойством «Тора и 
Творец едины»...
А когда у него есть потребность, тогда Творец прибли-
жает человека, и это называется «пасхальная жертва», 
т.е. Творец переступает (пасах) через все его недостат-
ки и приближает его к цели творения.

Пропуск и перескакивание

237. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

По поводу Песаха, как сказали наши мудрецы: переска-
кивал и переходил «от египтянина к египтянину, а Исра-
эль посередине спасается». Т.е. каждое падение назы-
вается «египтянин», что означает, что он получает всё 



 - 305 -

- Песах -

в эгоистическую любовь. А Исраэль посередине – т.е. 
подъем, когда он преодолел и сделал сейчас всё ради 
отдачи, а не ради собственной выгоды. Это состояние 
называется «Исраэль». Однако потом он снова падает. 
Выходит, что он снова падает в свойство «египтянина». 
И всё идет по кругу. А «Исраэль спасается» – т.е. что он 
спасается из Египта и входит в свойство «Исраэль».
А чтобы у человека было целое кли, и он был бы спо-
собен принять в него высшее благо, Творец переходит 
от египтянина к египтянину, т.е. Он принимает в расчет 
только свойство «Исраэль», которое есть между египтя-
нами, и соединяет их в больший счет.

238. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

Можно объяснить то, что сказано об этом месте, что Он 
миновал дома сынов Исраэля и только лишь египтяне 
были убиты. И как объясняет Раши, что «миновал», т.е. 
что Он перескакивает от египтянина к египтянину, а 
Исраэль посередине спасается, где имеется в виду, что 
все египтяне были убиты, и только все израильтяне, 
которые были посередине между египтянами, остались 
живы, – простое понимание будет, что все падения, кото-
рые были между подъемами, были стерты. И, естествен-
ным образом, остаются только подъемы. И получается 
у нас так, как будто бы никогда у них не было паде-
ний, потому что они были стерты, что будет означать, 
что египтяне были убиты. И теперь есть возможность, 
чтобы все подъемы, которые были у них, соединились 
и стали одним состоянием. Ведь есть много граней же-
лания получать, исправленного ради отдачи, и, как бы 
то ни было, одно целое кли для получения света Избав-
ления, называемое «исход из Египта», возникло, когда 



 - 306 -

- Песах -

они вышли на свободу из египетского изгнания, где они 
пребывали в рабстве эгоистической любви, называемой 
«египетская клипа», как сказано: «И вывел народ Свой 
Исраэль из среды их на вечную свободу».

239. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

«Песах» называется так, потому что Творец перескаки-
вал через дома Исраэля, и тот, кто относился к Исраэлю, 
остался жив. Ведь, как известно, в духовном нет исчез-
новения, и самое маленькое свойство, относящееся к 
Исраэлю, осталось живо, и ничего не исчезает. И по-
скольку Творец спас Исраэль, этот праздник называется 
«Песах» – как обозначение действий Творца.

Поспешно

240. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

Почему «песах» называется «поспешностью»? И как 
объяснил Раши, Песах называется «поспешностью», по-
тому что Творец перепрыгивал и миновал «от египтяни-
на к египтянину, а Исраэль посередине спасается». И 
мы видим, что пропуск конца означает, что Он ускорил 
конец, как будто бы еще не пришло время. И поскольку 
Он поторопился, Песах называется «поспешностью». И 
как будто Он должен был поторопиться, чтобы не про-
снулись египтяне, которые были среди израильтян. А 
для них еще не настало время пройти исправление, поэ-
тому Он поторопился и спас то, что можно было спасти. 
Иными словами, только лишь свойство Исраэль получи-



 - 307 -

- Песах -

ло тогда исправление, но не египтяне. Поэтому это на-
зывается «поспешностью».

241. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

Сказано: «И ешьте его с поспешностью – песах [т.е. 
пасхальная жертва] это Творцу». И Раши объяснил, что 
«эта жертва называется «песах» от слова «пропускать» 
и «миновать», потому что Творец пропускает дома Исра-
эля из всей массы домов египтян, перескакивая от егип-
тянина к египтянину, а Исраэль посередине спасается 
[от поражения]» .
И следует понять, что такое «перескакивать» и «ми-
новать» в духовной работе. Известно, что наша глав-
ная работа – прийти к слиянию с Творцом, что означа-
ет подобие по форме, и благодаря этому мы получаем 
келим, которые будут соответствовать получению выс-
шего блага. И известно, что наши келим происходят от 
разбиения келим. «Разбиение келим» называется, когда 
хотят использовать получающие келим ради получения, 
и это свойство отделения от Творца, возникшее в выс-
ших мирах. И, кроме того, [оно произошло] из-за гре-
ха Древа Познания, когда келим упали в клипот, и мы 
должны поднять их, из-за того, что мы происходим из 
их [т.е. клипот] келим. И благодаря тому, что мы рабо-
таем с нашими желаниями получать, которые приходят 
оттуда [из клипот] с намерением ради отдачи, всякий 
раз исправляется часть тех келим, которые находятся 
в клипот, и мы поднимаем их в святость тем, что хотим 
пользоваться только лишь намерением ради доставле-
ния наслаждения Творцу.



 - 308 -

- Песах -

242. Рабаш. Статья 13 (1987). Почему 
праздник мацы называется «Песах»

Мы сможем объяснить стих: «Ибо неспешно выйдете вы 
и не бегом уйдете». Не как это было в Земле Египетской, 
когда избавление было в спешке, как сказано выше, что 
Он перескакивал «от египтянина к египтянину, а Исра-
эль посередине спасается». И это было из-за того, что 
египтян надо было уничтожить, и только лишь народ 
Исраэля остался жив.
Другое дело в Гмар Тикуне, когда и свойство египтян 
тоже получит исправление – в этом случае нет необхо-
димости спешить, потому что не нужно перескакивать 
от одного египтянина к другому, а Исраэль посередине 
остается в святости, но все египтяне получат свое ис-
правление от Совершенного, поэтому не нужно спеш-
ки, т.е. перескакивания, а все свойства, которые были в 
клипот, будут исправлены в это время, как сказано: «И 
извлеку Я из плоти ваше сердце каменное, и дам Я вам 
сердце из плоти».

Я, а не посланец

243. Рабаш. Статья 8 (1987). Разница 
между милостью истинной и неистинной

Написано об исходе из Египта (в Пасхальной Аггаде): 
«И над всеми божествами Египта творить буду суды, – Я 
Творец, Я это, а не посланец, Я Творец, Я это, и не кто 
иной».
И это значит, что только Творец может помочь выйти из 
плена изгнания у Фараона, царя египетского, который 
держит человека, чтобы он не вышел из эгоистической 



 - 309 -

- Песах -

любви и делал бы только такие действия, которые при-
несут пользу его эгоистической любви к себе самому. 
И у него нет никакого способа получить возможность 
сделать что-нибудь ради Творца. И тут приходит помощь 
Творца.

244. Рабаш, 915. «Я, а не посланец»

Как пишет Ари, перед избавлением Исраэль были в 49-и 
вратах скверны, пока не раскрылся им … и не спас их, 
т.е. они удостоились [увидеть:] «Я, а не посланец».
[Бааль Сулам] сказал: тогда как до избавления они ду-
мали, что есть посланцы, в то же время избавлением 
называется, что они удостоились, что «Я это, а не по-
сланец», т.е. нет никого кроме Него. Получается, что и 
до избавления они верили, что Творец помогает, однако 
существуют посланцы. А избавлением называется, что 
они удостоились [увидеть:] «Я, а не посланец».

245. Рабаш. Статья 8 (1987). Разница 
между милостью истинной и неистинной

Исход из Египта произошел благодаря самому Творцу, 
а не через посланца. Как объяснили [мудрецы]: «И над 
всеми божествами Египта творить буду суды, – Я Творец, 
Я это, а не посланец, Я Творец, Я это, и не кто иной».
Т.е. когда все способы и уловки человек уже использо-
вал, – и это подобно посланцам, как врачи в предыду-
щем примере, – и они не помогли, человек может возне-
сти молитву из глубины сердца, ведь у него нет никакой 
возможности обратиться за помощью, поскольку он уже 
перепробовал все способы, о которых мог подумать.



 - 310 -

- Песах -

246. Рабаш. Статья 8 (1987). Разница 
между милостью истинной и неистинной

«И застонали сыны Исраэля от работы, и возопили – и 
вознесся вопль их от работы к Творцу». И мы объяс-
нили, что значит, что крик их был от работы, – что «от 
работы», т.е. после того как уже сделали всё, что можно 
сделать в плане работы из того, что относится к ним, 
и увидели, что отсюда нет никакой помощи после всей 
этой работы, и потому был вопль их из глубины сердца. 
Т.е. что они увидели, что никакой посланец не может 
помочь им, а только лишь сам Творец, как сказано: «Я 
это, а не посланец». И тогда были спасены они и вышли 
из Египта.

247. Рабаш. Статья 15 (1990). Что 
означает, что пока не пал правитель 

египетский, не было ответа на их 
стенания, в духовной работе

В той мере, в которой сыны Израиля думали, что египтя-
не порабощают их и мешают им работать на Творца, - в 
этой мере действительно находились в египетском из-
гнании. А всё усилие Освободителя заключалось только 
в том, чтобы раскрыть им, что нет здесь иной силы: «Я 
это, а не посланец», потому что нет иной силы кроме 
Него, и это был действительно свет освобождения.

248. Рабаш. Статья 37 (1991). Что 
такое «Тора» и что такое «закон 

Торы» в духовной работе

Человек видит, что не может быть, чтобы у него были 
силы идти против природы.



 - 311 -

- Песах -

И тогда у человека нет другого совета, кроме как обра-
титься к Творцу и сказать, что сейчас я достиг состояния, 
когда я вижу, что если Ты не поможешь мне, я пропал, 
и невозможно, чтобы когда-нибудь у меня были силы 
преодолеть желание получать, которое является моей 
природой. И только Творец может дать другую природу.
И человек говорит, что он верит, что это был исход из 
Египта, что Творец вывел народ Израиля из-под власти 
египтян, как объяснили мудрецы (в Пасхальной Аггаде): 
«И вывел нас Творец из Египта не посредством ангела, 
не посредством посланца, а сам Творец - Я, Творец, Я 
это, и не кто иной». Если так, он также видит сейчас, 
что только Творец может вывести его из-под власти же-
лания получать и дать ему вторую природу.

249. Рабаш. Письмо 9

Тот, кто видит свою низость, видит, что идет путем, ве-
дущим к работе в лишма, и благодаря этому у него есть 
место для настоящей молитвы из глубины сердца. Ведь 
он видит, что никто не поможет ему, кроме самого Твор-
ца, как объяснил мой отец и учитель по поводу избавле-
ния из Египта: «Я, а не посланец» – ибо все видели, что 
только сам Творец избавил их от власти зла.
А когда удостаиваются работы в лишма, гордиться, без 
сомнения, нечем, поскольку тогда видят, что это лишь 
подарок Творца, а не «сила и мощь руки моей». И нет 
чужой рукой посередине, которая помогла бы Ему. В та-
ком случае, он ощущает свою низость, насколько слу-
жить царю является чудесным наслаждением, не знаю-
щим границ. А без помощи Творца, человек не согласен 
на это. И не существует низости, большей, чем эта.



 - 312 -

- Песах -

250. Рабаш. Статья 13 (1986). 
Пойдем к Фараону - 2

Совершенство – это «познание Творца». Речь идет о 
том, чтобы познать и постичь Тору, зовущуюся «имена-
ми Творца».
Таким образом, недостаточно того, что у нас уже есть 
силы, чтобы реализовывать принципы Торы без всяких 
помех, поскольку это только лишь исправление, а не ко-
нечная цель. Окончательная цель в том, чтобы обрести 
знание Торы по принципу «Тора, Исраэль и Творец еди-
ны». Об этом и сказали мудрецы: «Так сказал Творец 
Исраэлю: «И вы узнаете, что Я ваш Творец, выводящий 
вас из-под египетского ига, – Я, а не посланник»». Это 
значит, что все должны прийти к знанию Творца, – что и 
есть Тора, зовущаяся «именами Творца».

Ни одного копыта не останется

251. Тора. Глава Шмот 10:26

«И скот наш пойдет с нами, ни одного копыта не оста-
нется, ибо из него возьмем мы жертвоприношения для 
служения Творцу, Всесильному нашему: ведь не знаем 
мы, как будем служить Творцу, пока не придем туда».

252. Дегель махане Эфраим (Знамя 
стана Эфраима). Глава Бо

«И также наш скот пойдет с нами, не останется ни ко-
пыта…» Всё, что есть у человека, как рабы и его, так и 
слуги, и скот, и даже все его принадлежности (келим) – 
всё это его искры, относящиеся к корню его души, и 



 - 313 -

- Песах -

нужно вознести их к их корню… и все искры низких, все 
они соединены от начала [творения] до бесконечности, 
и когда у человека, к корню души которого они относят-
ся, происходит подъем наверх, все они поднимаются с 
ним [вместе], и всё это происходит благодаря тому, что 
он действительно находится в слиянии.

Большой сброд: боящиеся 
Творца, работники фараона

253. Рабаш, 919. По поводу окружения

Главное окружение, которого надо остерегаться, – это 
окружение боящихся Творца, являющихся работниками 
фараона. А фараон, как сказал Ари, означает, что еги-
петское изгнание значило, что знание святости находит-
ся в изгнании. И фараон забирал высшее благо, ибо его 
суть есть желание получать. И они называются работа-
ющими только ради своего блага, и нет у них никакого 
отношения к работе на отдачу, поскольку всё их наме-
рение – только ради собственного наслаждения.
И главное, почему следует их остерегаться, – это потому, 
что внешне представляется, что они являются работни-
ками, занимающимися Торой и молитвой с воодушевле-
нием, тщательно соблюдающими разного рода тонкости. 
И поэтому они называются «боящиеся Творца», а иначе 
они бы так не назывались.
И, тем не менее, внутренне они находятся в рабстве у 
фараона, т.е. всё их намерение – только наполнить свои 
желания и собственные нужды, и у них нет никакого 
отношения к работе на отдачу. И такое окружение явля-
ется помехой для работника Творца.



 - 314 -

- Песах -

254. Рабаш, 919. По поводу окружения

Когда они работают, будучи работниками фараона, они 
не испытывают сопротивления со стороны тела, ибо и 
те силы, которые они прикладывают, [служат] только 
потребностям тела. И, само собой, здесь нет сопротив-
ления, а наоборот, тело согласно предоставить силы.
Получается, что такое окружение является помехой 
для Исраэля, т.е. для того, кто хочет прийти к свойству 
«Исраэль», а не принадлежать к «работникам фараона». 
Ведь работник Творца впечатляется работой работников 
фараона, и служение работников фараона ему нравит-
ся. Поэтому он идет за ними и, автоматически, прини-
мает их мысли и намерения и из-за этого отказывается 
от всех сил, которые он уже вложил в работу на отдачу. 
И, начиная с этого момента, у него нет никаких сил, ко-
торые позволили бы ему продолжать работу на отдачу.

255. Рабаш, 919. По поводу окружения

В окружении светских [букв.: «свободных»], не отно-
сящихся к боящимся Творца, – у них нет никакой связи 
с ним, поскольку он знает, что у них нечему учиться. И 
поэтому их мысли никак не соединяются, ведь он знает, 
что не следует учиться из действий и мыслей светских 
людей. Поэтому такое окружение не является помехой. 
В то же время «боящиеся Творца», являющиеся работ-
никами фараона, представляют собой помеху для Исра-
эля, и от них следует отдаляться [букв.: бежать на рас-
стояние выстрела из лука].



 - 315 -

- Песах -

256. Рабаш. Статья 14 (1987), Связь 
между песахом, мацой и марором

Помеха была главным образом, когда египтяне говорили 
с Исраэлем языком страха перед небесами, и от этого 
языка происходят все помехи Исраэля. Тогда как если 
бы египтяне говорили на языке неверующих, Исраэль 
без сомнения убежали бы от их влияния, когда они при-
ходили к ним со своими мыслями и желаниями.

257. Рабаш. Статья 14 (1987), Связь 
между песахом, мацой и марором

Когда они шли египетским путем, т.е. ради получения, 
тело давало им энергию, и им не было тяжело служить 
Творцу, ведь известно, что египтяне служили Творцу. 
Как сказали наши мудрецы по поводу слов (мидраш 
Танхума, гл. Бешалах, п. 8): «И взял он шестьсот колес-
ниц», – (и если спросишь,) откуда у египтян был скот, 
ведь сказано: «И вымер весь скот египетский», – от бо-
ящегося слова Творца, как сказано: «Тот из рабов фа-
раона, кто боялся слова Творца, загнал рабов своих и 
стада свои в дома», – и сказали мудрецы, что отсюда 
следует, что боящийся слова Творца станет препятстви-
ем для Исраэля.
А Раши приводит: «Отсюда рабби Шимон говорил: Са-
мого хорошего египтянина убей, лучшему змею – раз-
мозжи голову». 



 - 316 -

- Песах -

258. Зоар для всех. Глава Насо. Статья 
«Древо жизни и Древо познания», пп. 95-97

Большой сброд – это народы земли, являющиеся тьмой, 
и называются не Исраэлем, а рабами, проданными Исра-
элю, поскольку они, как животные.
А Исраэль называются человеком (адам). И в Исраэле 
есть животное и человек. Как сказано: «А вы, овцы Мои, 
овцы паствы Моей, вы – человек». «А вы, овцы Мои, 
овцы паствы Моей» – это народы земли, которые добро-
детельны со стороны добра. «Вы – человек» – это уче-
ники мудрецов.
«Если бы народ Мой слушался Меня, Исраэль ...». Ска-
зано «народ Мой» и сказано «Исраэль». «Народ Мой» – 
это народы земли. «Исраэль» – это ученики мудрецов. 
И о них сказано: «А сыны Исраэлевы уходили, ведомые 
десницей вознесенной».

259. Зоар для всех. Глава Бешалах. Статья 
«И Всесильный повернул народ», пп. 33-34

Сказано: «Не соревнуйся со злоумышленниками»... Это 
те, кто несет зло самим себе и тем, кто с ними соединя-
ется»... «Не соревнуйся со злоумышленниками» озна-
чает – отдались от злоумышленников, чтобы не быть их 
товарищами и друзьями, (не быть) заодно с ними, дабы 
не навредили тебе дела их и не понес ты вины за их 
грехи.
«Если бы не было этого великого сброда, увязавшегося 
с Исраэлем, не было бы совершено это действие», (грех 
золотого) тельца, «и не умерли бы в Исраэле те, кто 
умер, и не причинили бы они Исраэлю всего, что при-
чинили… Это действие и этот грех привели к изгнанию 
Исраэля».



 - 317 -

- Песах -

260. Зоар для всех. Глава Ки теце. 
Статья «Бар Нафлей», п. 65

«И посмотрел он туда и сюда, и увидел, что нет нико-
го» – из Исраэля среди грешников, которые были в этом 
поколении, но все они – большой сброд. И это будет в 
конце изгнания, и поэтому завершение избавления до-
стигает великой бездны, т.е. четвертого изгнания.

Прыжок Нахшона

261. Сборник Шимони. Шмот, гл. 14, п. 234

Когда Исраэль стоял у моря, один сказал – я не пойду, и 
другой сказал – я не пойду (…) И пока стояли и совето-
вались, прыгнул Нахшон, сын Аминадава и упал в мор-
ские волны. О нем сказано: «Спаси меня Творец, ибо 
дошли воды до души.

262. Рабаш. Статья 1 (1986). И пошел Моше

Человек, который уже начал работать, не отговарива-
ясь тем, что подождет, пока Творец даст ему желание 
для духовной работы, и лишь тогда он приступит к ней. 
Напротив, он не желает ждать, потому что стремление 
работать и достичь истины толкает его вперед, хотя он и 
не видит возможности идти вперед самостоятельно, по-
добно Нахшону.
Однако же человек видит, что не может продолжать эту 
работу, и боится, поскольку груз духовной работы, ко-
торый он сейчас несет, начинает падать с плеч. Тогда он 
начинает взывать о помощи – ведь он видит с каждым 



 - 318 -

- Песах -

разом, что ноша, которую он на себя взял, вот-вот упа-
дет.

Рассечение Конечного моря

263. Зоар для всех. Глава Бешалах. 
Статья «"И двинулся", "и вошел", 

"и простер"», пп. 178-179

В час, когда Исраэль расположились станом у моря, уви-
дели они многочисленные толпы, несметные полчища, 
множество станов наверху и внизу, и все они шли, со-
бравшись вместе, на Исраэль. Взмолились Исраэль «из 
теснины своей».
В тот час, когда Исраэль увидели бедствие со всех сто-
рон, – море с его вздымающимися волнами встало пе-
ред ними, а за их спиной все эти бесчисленные толпы и 
станы египтян, а над ними нескончаемые обвинители, – 
они с воплем воззвали к Творцу.

264. Рабаш. Статья 18 (1990). Что 
означает, что субботняя речь не 

должна быть подобной будничной 
речи, в духовной работе

Когда народ Израиля приходят к состоянию, что им не-
куда бежать ото зла, т.е. видели они, что сила зла окру-
жает их со всех сторон, и не видят они никакой возмож-
ности спастись естественным путем – это называется, 
что кли зла исчерпало себя. И тогда наступает момент, 
… когда Творец дает им свет, и этот свет возвращает их 
к источнику. Т.е. благодаря этому они выходят из-под 
власти зла, которое называется келим получения ради 



 - 319 -

- Песах -

себя и удостаиваются отдающих келим. И об этом ска-
зано: «Стойте и увидите спасение Творца, которое Он 
свершит для вас сегодня». Т.е. после того, как полно-
стью формируется кли зла, появляется уже место для 
раскрытия света со стороны высшего. И это называется, 
что Творец дарит им келим отдачи.

265. Рабаш, 939. Исход из 
Египта и Дарование Торы

При выходе из Египта мы получили отдающие келим, 
т.е. келим де-хасадим. А рассечение Красного моря – 
это свойство ви́дения, т.е. света хохмы, которые при-
нимаются в получающие келим. И там это произошло 
благодаря пробуждению свыше, как сказано: «Творец 
будет воевать за вас, а вы молчите».

266. Рабаш. Статья 18 (1990). Что 
означает, что субботняя речь не 

должна быть подобной будничной 
речи, в духовной работе

Когда всё зло исчерпало себя, они увидели, что нет дру-
гой естественной возможности выхода из эгоизма, как 
только благодаря чуду. Это означает, что зло выполнило 
свой долг, и теперь должна прийти помощь от Творца, 
посылая им свет для исправления келим, чтобы келим 
получения приняли форму отдачи. А это не относится к 
работе человека. Поэтому написано: «А вы молчите», то 
есть теперь настало время Творца, – того, что Он посы-
лает.



 - 320 -

- Песах -

267. Бааль Сулам. Шамати, 151. 
И увидел Исраэль египтян

В стихе: «И увидел Исраэль египтян мертвыми на берегу 
моря. …И устрашился народ Творца, и уверовали в Твор-
ца и в Моше, раба его» следует понять: какое отноше-
ние сюда имеет «И уверовали», ведь понятно, что чудо 
исхода из Египта и рассечения моря привело Исраэль к 
большей вере, чем они верили до этого? Но ведь сказа-
ли наши мудрецы: «Это Творец мой, и я прославлю Его», 
ибо рабыня видела на море больше, чем пророк Йехез-
кель. В таком случае, получается, что выход из Египта 
был связан с явными чудесами, ведущими к познанию 
Творца, что является противоположным понятию веры, 
потому что это не означает «выше знания». А когда они 
видят явные чудеса, тогда очень тяжело пребывать в 
вере. Ибо тогда, наоборот, [происходит] распростране-
ние знания.
Однако следует объяснить это так же, как объясняют 
слова: «И все верят, что он Всесильный веры». И стих 
этот говорит о величии Исраэля, ибо даже после того, 
как они увидели явные чудеса, не повредилось служе-
ние их Творцу, основанное на вере выше знания. 

268. Зоар для всех. Глава Ваигаш. 
Статья «И будешь есть и насытишься, 

и благословишь», п. 58

Сказано: «Тяжело для Него пропитание человека, как 
рассечение Конечного моря. Ведь рассечение Конеч-
ного моря произошло, чтобы раскрыть в нем высшие 
тропы» – т.е. раскрыть свойство манулы с тем, чтобы 
утопить египтян. И получается, что тропы раскрывались 
в свойстве манулы для того, чтобы утопить египтян, а 
пути – в свойстве мифтехи для Исраэля. «И так же, как 



 - 321 -

- Песах -

раскрываются в нем тропы и пути, так же оно расступа-
ется и раскрывается» – потому что в рассечении Конеч-
ного моря содержатся два противоположных действия, 
и так же, как тропы раскрывались с помощью манулы, 
а пути – с помощью мифтехи, так же и Конечное море 
расступалось и раскрывалось, чтобы утопить египтян и 
спасти Исраэль.

Казни египетские

Чем Творец поражает, тем излечивает

269. Дегель махане Эфраим (Знамя 
стана Эфраима). Глава Экев

Только когда захочет Творец заставить страдать вра-
гов твоих, сделает [с ними], как сделал Он с египтяна-
ми посредством десяти казней, которые не происходили 
естественным путем. И будет это как чудо и удивление, 
и знак, и знамение, как сказано в Торе в нескольких 
местах «знамения». И будет чудо в чуде, как сделал Он 
в Египте, где был зараженный и исцеленный, заражен-
ный – для Египта и исцеленный – для Исраэля. И каждая 
казнь, которую Творец насылал на Египет, содержала в 
себе великую милость для Исраэля.

270. Рабаш, 289. Творец 
придирчив к праведникам

Удар, который человек получает от Творца, т.е. когда 
отбирают у него вкус в работе. И тем самым Он лечит 
человека, потому что до этого нет у него никакой воз-



 - 322 -

- Песах -

можности работать ради Творца, кроме состояния «вера 
выше знания». Получается, что от удара, который он по-
лучил от Творца, от этого именно он сможет излечиться, 
тогда как в противном случае он останется отделенным.
И становится понятным сказанное мудрецами: «Тем, что 
Творец ударил, Он лечит» (Мехильта Бешалах). То есть, 
именно это и есть лекарство, иными словами, то, что 
дает человеку возможность работать в свойстве вера 
без всякой опоры.

271. Рабаш, 133. Всё это исправления

«Все болезни, которые Я навел на Египет, не наведу на 
тебя, ибо Я, Творец, – целитель твой».
Вопрос мудрецов – если «Я не наведу болезни», зачем 
же нужен врач? 
И следует объяснить: раз Я – целитель, зачем же мне 
наводить на тебя болезни, если Я обязан лечить эти бо-
лезни?
А что Я выиграю, если наведу болезнь? Нет сомнения, 
что это из-за наказания. А если Мне нужно излечить бо-
лезнь, что это будет за наказание, ведь получится как 
будто Я произвожу напрасную работу. Поэтому Я не на-
веду на тебя болезнь. А то, что ты думаешь, что явля-
ется болезнью, в этом ты ошибаешься. Ведь все состоя-
ния, которые ты ощущаешь, если ты приписываешь их 
Мне, всё это исправления, с помощью которых ты при-
близишься ко Мне в слиянии. 

272. Рабаш, 307. Нет травинки внизу

«Нет травинки внизу, у которой бы не было ангела, ко-
торый бьет ее и заставляет расти». И надо спросить, для 



 - 323 -

- Песах -

чего ее бить? Иначе не захочет расти? Но разве мы не 
видим, что по природе своей каждый хочет вырасти, а 
не оставаться на низком уровне?
И чтобы понять это, надо объяснить это с позиции духов-
ной работы. Естественно, что постоянно, когда человек 
погружен в желание, он отказывается от всякого роста 
и желает оставаться на земном уровне. Но наверху есть 
сила, которая называется ангел, и это сила, воздейству-
ющая на него, бьет его и заставляет расти. То есть она 
бьет его с силой и заставляет расти, выйти из обыден-
ного, несмотря на то, что человек создан с желанием 
получать, которое означает приземленность. 
А относительно желания получать человек оставался бы 
на земном уровне, и у него никогда не появилась бы 
возможность выйти из своего желания. Но сила отдачи, 
существующая в мире, которая называется ангел, посы-
лает ему такие страдания, чтобы у него не было удов-
летворения от наполнения желания получать. А стра-
дания, которые он ощущает, дают ему толчок выйти из 
обыденного. 

273. Рабаш. Статья 14 (1989). Что означают 
слова «И возложи на сердце твое»

Все казни происходили с египтянами, а над сынами 
Исраэля не имели власти никакие казни. И почему Тво-
рец не вывел народ Исраэля от фараона силой? И в про-
стом смысле есть много объяснений, а мы объясним это 
в смысле духовной работы.
Как известно, каждый человек – это маленький мир, со-
стоящий из семидесяти народов мира. А народ Исраэля, 
т.е. свойство Исраэля в человеке, или свойство Яшар-
Эль (прямо к Творцу), – другими словами, что бы он ни 
делал, всё это ради имени Его, – [это свойство] находит-



 - 324 -

- Песах -

ся в изгнании среди клипот, т.е. семидесяти народов. А 
свойство египтян называется так, потому что они при-
тесняют свойство Исраэль в нем, а фараон, царь египет-
ский – это свойство, которое господствует над народом 
Исраэля и правит им. А Творец хочет, чтобы тело чело-
века должно было сделать выбор, т.е. чтобы зло внутри 
человека покорилось.

274. Рабаш. Статья 14 (1986). Для чего 
нужно брать келим взаймы у египтян

Моше и Аарон пришли в Египет и говорили народу Изра-
иля, что Творец желает вывести их из Египта. Они про-
извели там все знамения, и десять казней, полученных 
египтянами, конечно же, должны были приближать на-
род Исраэля к духовному, а не вызывать противополож-
ное действие, в результате которого они падали каждый 
раз в более глубокие врата скверны – пока не настало 
время, когда они должны были выйти из Египта. Иными 
словами, нужна была большая подготовка, чтобы полу-
чить свет избавления, – а в итоге, что же мы видим? В 
каком состоянии они оказались при избавлении? В 49 
вратах скверны. Возможно ли такое?
Как объяснил Бааль Сулам, египетское изгнание было 
нужно для того, чтобы обрести сосуды египтян. Но толь-
ко в долг, а потом вернуть им обратно. 

275. Зоар для всех. «Новый Зоар, 
Лех леха». Статья «Как в дни выхода 
твоего из земли египетской покажу 

Я тебе чудеса», пп. 105-107

«Как в дни выхода твоего из земли египетской покажу 
Я тебе чудеса». В будущем Творец произведет избавле-



 - 325 -

- Песах -

ние своим сыновьям, как в те дни, когда послал Творец, 
чтобы вызволить Исраэль из Египта. И поразил египтян 
этими казнями для Исраэля в месяце нисан. В чем раз-
ница между этим избавлением и египетским избавлени-
ем? Египетское избавление было от одного царя и от од-
ного царства. Здесь избавление от всех царей, которые 
есть в мире, и от всех царств, что в мире. И тогда пре-
вознесен будет Творец во всем мире и на всей земле. И 
все познают правление Творца по всему миру. И все бу-
дут поражены высшими ударами вдвойне за грех свой в 
том, что не давали освободить Исраэль. И когда познают 
правление Творца, как сказано: «И стал Творец царем 
на всей земле», тогда все добровольно придут к Творцу 
в Исраэль, как написано: «И приведут всех своих брать-
ев из всех народов как дар Творцу». Тогда смогут уви-
деть праотцы радость избавления сыновей своих, как и 
раньше, как написано: «В дни выхода твоего из земли 
египетской покажу Я тебе чудеса».

276. Зоар для всех. Глава Бешалах. Статья 
«Колесницы Фараона и войско его», п. 266

Все десять казней, совершенных Творцом в Египте, это 
все была одна рука. Потому что левая рука была вклю-
чена в правую, и десять пальцев были включены друг в 
друга, соответственно десяти речениям, в которых Тво-
рец был назван после. И соответственно им всем, была 
та, что на море, – сильной и большой, и правящей. Как 
сказано: ... «Колесницы Фараона и войско его поверг 
Он в море». А в грядущем будущем должен Творец унич-
тожить ... всех покровителей и властителей Эдомских. 
Как сказано: «Кто это идет из Эдома...?»



 - 326 -

- Песах -

277. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«Возложи на сердце свое», п. 143

Нижнюю из всех ступеней – Малхут, называемую мечом 
Творца, полным крови, «Он поразил первой. И потому 
вода их превратилась в кровь». «От нижнего», – т.е. 
Малхут, «начал Творец поражать (их). И рука Его», – 
в которой есть десять пальцев, называемые десятью 
сфирот, «поражала каждым пальцем», – от Малхут до 
Кетера. «И когда Он дошел до их высшей ступени», ко-
торая является первенцем всех этих ступеней, т.е. со-
ответствующая Кетеру, «Он сделал Свое, и прошел по 
земле Египта, и убил всех. Таким образом, Он убил всех 
первенцев в земле египетской, так как это – их высшая 
ступень и первенец всего».

278. Эвен эзра. Шмот 9, 1

Две казни были в воде: одна – когда вода превратилась 
в кровь и вымерла рыба, вторая – когда поднялись жабы 
из воды. И две – на земле: одна – от вшей, вторая – от 
скопища различных хищных зверей и гадов, как ска-
зано: «Да извлечет земля существо живое». И две – в 
воздухе, так как причиной мора скота была не только 
жара или холод, как обычно, а мгновенно вымерло бес-
численное количество [скота], так как дух всей жизни, 
находящийся в сердце, зависит от воздуха, а вторая – 
казнь язвами, как сказано: «И назвал Всесильный свод, 
что над головами, небом». А седьмая казнь смешанная, 
из смерча бури и огня, как сказано: «Огонь полыхаю-
щий среди града». А восьмая казнь саранчой, принесён-
ной издали ветром. А девятой была удивительная казнь, 
когда исчез свет обоих светил и звезд на земле египет-
ской. А десятая – когда спустился губитель, посланный 
свыше, поразить первенцев.



 - 327 -

- Песах -

Десять казней египетских

Кровь

279. Тора. Шмот 7:17-18

Так сказал Творец: «Так узнаешь ты, что Я - Творец: Вот 
Я ударяю посохом, который в руке моей, по воде, что в 
Ниле, и она превратится в кровь. А рыба в реке умрет, 
и смрадным станет Нил, и египтяне отчаются пить воду 
из Нила».

280. Рабаш, 832. Мёртвые рыбы

В Египте клипа египтян была на иудеях, и хотя ели 
они там живую рыбу, но свойство «Египет» называется 
«мёртвая рыба», как сказано «А рыба в реке умрет», в 
отличие от рыбы иудеев, которая была живой.
Если все заботы в том, чтобы достичь свойства отдачи 
- это тревога Исраэля, он беспокоится, почему он не в 
свойстве Исраэль. Тогда как беспокойство египтян в том, 
что они находятся под властью притеснителя, т.е. свой-
ства хасадим и это «а рыба в реке умрет». Т.е подобное 
беспокойство приводит к свойству смерть, т.е. истоще-
ние сил, и человек не в состоянии что-либо сделать.

281. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«Возложи на сердце свое», п. 144

Власть Фараона держалась на силе воды, как сказано: 
«Большое чудовище, лежащее среди рек его». Поэтому 
сначала река его превратилась в кровь. 



 - 328 -

- Песах -

282. Дегель махане Эфраим (Знамя 
стана Эфраима). Глава Тазриа

Тот, кто относится к свойству Исраэль, является источ-
ником живой воды, очищающей всякую скверну, и также 
делающий из этого истока «крови ее», т.е. кровь Творца 
'дам Йа' – то, что сначала было кровью 'дам' стало че-
ловеком 'адам' с присоединением МА, т.е. Властелина 
мира, с присоединением алефа к «крови» 'дам' возника-
ет человек 'адам'.

283. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«И станут кровью», пп. 135-137

««В час, когда желает Творец совершить возмездие над 
народами-идолопоклонниками, пробуждается левая 
сторона, и наполняется луна», т.е. Малхут, «кровью с 
этой стороны. Тогда наполняются кровью источники и 
ручьи внизу – все те, что в левой стороне. И потому суд 
их – кровь»».
««Когда кровь эта пробуждается на какой-либо народ, 
она является кровью убитых, так как пробудит на них 
другой народ, который придет и уничтожит их. Однако в 
Египте не хотел Творец приводить на них другой народ, 
который пробудит на них кровь», – т.е. уничтожит их, 
«так как Исраэль были среди них, и чтобы не пожалели 
об этом» Исраэль, «живущие на их земле. Но Творец 
поразил их кровью в их реках так, чтобы не могли они 
пить»».
««Поскольку правление их властвует в той реке, Творец 
наказал сначала их правление, чтобы первым был по-
ражен их бог. Ибо Нил был одним из их богов. А также 
прочие их боги истекали кровью, как сказано: «И будет 



 - 329 -

- Песах -

кровь на всей земле египетской, и на деревьях, и на 
камнях»».

284. Сборник Шимони

«И наполнились кровью реки их», сначала наполняли 
бочки, и бочка Исраэля наполнялась водой, а бочка 
Египта наполнялась кровью, и снова наполняли кружки, 
и так и шло – эта кровью, а эта – водой, говорили Исра-
элю: будем пить я и ты из одной кружки, и израильтя-
нин пил воду, а египтянин – кровь. Сказал р. Авин: вся 
вода, которую пил египтянин, он брал дорогой кровью, 
и оттуда обогатились Исраэль.

Жабы

285. Тора. Шмот 7:26 - 29

И сказал Творец обращаясь к Моше: «Иди к Фараону и 
скажи ему: так сказал Творец: отпусти народ мой, что-
бы они служили мне! А если откажешься ты отпустить, 
то вот - я поражу всю область твою жабами. И воскишит 
Нил жабами, и поднимутся они, и придут в твой дворец, 
и в спальню твою, и на постель твою, и в дома слуг тво-
их, и к народу твоему, и в печи твои, и в квашни твои. 
И в тебе, и в твоем народе, и во всех слугах твоих ока-
жутся жабы!».

286. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«И воскишит река жабами», п. 153

««И поднялась жаба», ведь следовало сказать – жабы, 
во множественном числе. Но это была одна жаба, и она 
порождала (других), и наполнилась ими земля. И все 



 - 330 -

- Песах -

они предавали себя огню... «Какое им, египтянам, дело 
до того, что все жабы бросались в огонь?» Но все они 
входили в огонь..., и забирались в хлеб и лопались, а 
из них выходили другие и впитывались в хлеб. И когда 
(египтяне) ели хлеб, он внутри них снова становился 
жабами, и прыгали и издавали голос, пока египтяне не 
умирали. Эта казнь была для них самой тяжелой из всех. 
Сказано: «И на тебя, и на твой народ, и на всех твоих 
слуг поднимутся жабы» – т.е. они забирались внутрь их 
тела. «Фараон же был поражен первым и более других, 
ведь так и сказано: «И на тебя, и на твой народ, и на 
всех твоих слуг». Да будет благословенно во веки ве-
ков имя Творца, который наблюдает за делами людей, 
за всем, что они делают»».

287. «Маор ве-Шемеш». Глава Ваэра

«Жабы» 'цфардеа' – от слов «птица» 'ципор' знания 
'деа', и поразил от свойства «есод», т.е. их соединение 
и наслаждение, и поместил в них «жабу». И потому ска-
зано о них: «И зловонную стала земля», т.е. переверну-
лось наслаждение, и не могли они наслаждаться ни от 
чего из-за дурного запаха жаб.

Вши

288. Тора. Шмот 8:11-15

И увидел фараон, что стало легче, и укрепил сердце 
свое, и не послушался их, как и предсказал Творец. И 
сказал Творец, обращаясь к Моше: «Скажи Аарону: на-
веди посох свой и порази прах земли, и станет он вша-
ми во всей стране египетской». И сделали так, и навел 



 - 331 -

- Песах -

Аарон руку свою с посохом, и поразил прах земли, и 
появились вши на людях и на животных: весь прах зем-
ли стал вшами во всей стране египетской. И делали то 
же волхвы чарами своими, пытаясь вывести вшей, но не 
могли. И покрыли вши и людей, и животных. И сказа-
ли волхвы фараону: «Это перст божий», но укрепилось 
сердце фараона, и не послушал их, как и предсказал 
Творец.

289. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«И воскишит река жабами», п. 171

««Что означают вши, которых поднял прах земной? Смо-
три, всё, что порождается на земле, происходит от силы 
высшего правителя, от того, что посеяно над этим, и всё 
вершится по высшему подобию»«.

Скопище (аров)

290. Тора. Шмот 8:16-18

И сказал Творец, обращаясь к Моше: «Встань рано 
утром, и предстань перед Фараоном, когда он выходит 
к воде, и скажи ему: «Так сказал Творец: отпусти народ 
Мой, чтобы они служили Мне! Ибо если ты не отпустишь 
народ мой, то вот я насылаю на тебя, и на слуг твоих, 
и на народ твой, и в дома твои диких зверей, и напол-
нятся дома египтян дикими зверями, как и вся земля, на 
которой они живут. И отличу в тот день страну Гошен, в 
которой живет Мой народ, и не будет там диких зверей - 
дабы знал ты, что Я - Творец, владыка земли!»



 - 332 -

- Песах -

291. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«И воскишит река жабами», п. 168

«Скопище (аров ערוב)»..., т.е. Он перемешал различные 
(ступени) их мудрости, и не могли они их постичь. Но 
мало того, даже те» ступени их мудрости, «которые 
уже находились на земле, стали губительны для них на 
земле», т.е. стали вредящими, «и уничтожали пути их. 
«Скопище». Что означает «скопище»? Это смешение.

292. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«И воскишит река жабами», п. 170

««И буду Я подстрекать египтян (досл. Египет) против 
египтян (Египта)» – высший Египет», их правителей, 
«против нижнего Египта. Ибо те воинства, которые на-
верху, поставлены над воинствами внизу, и перемеша-
лись все они, и перемешались их построения наверху, 
и не могли египтяне своими чарами установить связь с 
этими местами» их правителей наверху, «с которыми 
связывались сначала, так как были они перемешаны. И 
поэтому навел на них (Творец) казнь скопища – т.е. жи-
вотных, перемешанных между собой»».

Мор (де́вер)

293. Тора. Шмот 9:1-4

И сказал Творец, обращаясь к Моше: Войди к Фараону 
и скажи ему: «Так сказал Творец, Всесильный евреев: 
отпусти народ Мой, чтобы они служили Мне!». Ибо если 
ты откажешься отпустить и будешь еще их держать, 
то вот – рука Творца будет на скоте твоем, который на 
пастбище: на лошадях, на ослах, на верблюдах, на ко-



 - 333 -

- Песах -

ровах и на овцах – мор весьма тяжкий. И различие сде-
лает Творец между скотом израильтян и скотом египтян, 
и не умрет ни одно животное из скота сынов Израиля.

294. Зоар для всех. Глава Ваэра. Статья 
«Вот, рука Творца будет», пп. 190-193

«То, о чем вы говорили, что Творец умертвил в Егип-
те весь крупный и мелкий скот, так вот, было три вида 
смерти, которой умирал скот: мор; те, кого убил град; 
и те первенцы скота, которые умерли во время казни 
первенцев».
««И какой была их смерть? Ведь сказано вначале: «Вот, 
рука Творца будет на скоте твоем, который в поле». 
Почему обо всех (остальных) казнях не сказано: «рука 
Творца»? Но здесь «рука» – с пятью пальцами. Ведь 
вначале», о казни вшами, «сказано: «Это перст Божий». 
А тут все пять пальцев, поскольку каждый палец унич-
тожил один вид. И было пять видов, как сказано: «На 
конях, на ослах, на верблюдах, на крупном и на мелком 
скоте». И это пять видов для пяти пальцев, которые на-
зываются рукой. И поэтому: «Вот, рука Творца будет на 
скоте твоем… – мор очень тяжелый». Т.е. они умирали 
сами, и находили их мертвыми»».
««И поскольку египтяне не раскаялись, вернулись те же 
самые буквы слова «мор (де́вер דבר)" и уничтожили всех 
тех, кто остался. И мор (де́вер דבר)", буквы его, "стал гра-
дом (бара́д ברד). Но в чем разница между ними? Однако 
один", мор, "(происходит) спокойно, а другой", град, "в 
приступе ярости. И оба они были в том же месте, – в 
пяти пальцах"».
««Смотри, мор (девер דבר) – буквы, пребывающие в по-
кое, спокойная смерть, когда помирали сами. Град (ба-



 - 334 -

- Песах -

рад ברד) – когда буквы обращались в приступ ярости, и 
он уничтожал всё". 

Язвы, нарывы

295. Тора. Шмот 9:8-12

И сказал Творец, обращаясь к Моше и Аhарону: «Набе-
рите полные пригоршни печной золы, и пусть Моше бро-
сит ее к небу на глазах у Фараона. И распространится 
она пылью по всей стране египетской; и будет от нее на 
коже людей и животных воспаление, образующее на-
рывы, во всей стране египетской». И взяли они печной 
золы, и предстали перед Фараоном, и бросил ее Моше 
к небу, и возникло воспаление, образующее нарывы 
на коже людей и животных. И не могли волхвы устоять 
перед Моше из-за нарывов, ибо волхвы были ими по-
крыты, как и все египтяне. И ожесточил Творец сердце 
Фараона, и не послушал он их, как Творец предсказал 
Моше.

296. Мальбим. Шмот, 9, 11

«Не могли маги» - в первых трех казнях, совершенных 
Аароном, пытались также египетские маги показать 
свою силу, но во время казней скопищем зверей и мо-
ром скота, совершенных Творцом, замолчали. До казни 
язвами, произведенной Моше и Аароном, они также хо-
тели сделать что-то, но не могли устоять против Моше 
по двум причинам:
1) Так как маги сами покрылись язвами
2) Не могли сделать это ни на одном человеке, так как 
язвы были у всех в Египте.



 - 335 -

- Песах -

И об этом сказано: «язвы были на магах», и они оста-
лись существовать навсегда - две казни вшами и язва-
ми, пришедшие в качестве наказания, не были сняты с 
них никогда.

Град

297. Тора. Шмот 9:22-27

И сказал Творец, обращаясь к Моше: «Наведи руку свою 
на небеса, и низвергнется град на всю страну египет-
скую: на людей, и на животных, и на всякую траву поле-
вую в стране египетской!». И навел Моше посох свой на 
небеса, и послал Творец раскаты грома, и град, и огонь 
полетели к земле, и обрушил Творец град на страну 
египетскую. И был град и огонь, занимающийся внутри 
града, сильный настолько, что не было такого во всей 
стране египетской с тех пор, как досталась она народу. 
И побил град по всей стране египетской все, что не было 
под крышей: и людей, и животных, всякую траву поле-
вую побил град и всякое дерево полевое сломал. Только 
в стране Гошен, где пребывали сыны Израиля, не было 
града. И послал Фараон, и призвал Моше и Аhарона, и 
сказал им: «Согрешил я на этот раз; прав Творец, а я и 
народ мой – грешны.

298. Сборник Шимони

Сказал Творец: придет град, который белый, как снег, 
и взыщет с египтян, желавших уничтожить народ, чьи 
грехи Я в будущем убелю, как сказано: «Если будут гре-
хи ваши, как багряное, – станут белыми, как снег».



 - 336 -

- Песах -

Саранча (арбе)

299. Тора. Шмот 10:1-4

И сказал Творец, обращаясь к Моше: «Иди к Фараону, 
ибо ожесточил Я сердце его и сердце слуг его, дабы 
совершить Мне все эти знамения Мои на них, и дабы 
рассказывал ты сыну твоему и сыну сына твоего о том, 
как наказывал Я египтян, и о знамениях Моих, которые 
Я совершил в среде их, и познаете, что Я - Творец». 
И пришел Моше с Аhароном к Фараону, и сказали они 
ему: «Так сказал Творец, Всесильный Творец евреев: 
доколе ты будешь отказываться смириться предо Мною? 
Отпусти народ Мой, чтобы Мне служили они! Ибо если 
ты откажешься отпустить народ Мой, то наведу Я завтра 
саранчу в твои пределы. И покроет она лик земли, и 
нельзя будет видеть землю, и пожрет уцелевшее, что у 
вас осталось от града, и пожрет всякое дерево, расту-
щее у вас в поле. И наполнятся ею дома твои, и дома 
всех слуг твоих, и дома всех египтян, чего не видали 
отцы твои и отцы отцов твоих с начала существования 
их на земле и до сего дня». И повернулся он, и вышел 
от Фараона.

300. «Маор ве-Шемеш»

Десять казней были совершены с помощью десяти сфи-
рот, и от каждой сфиры вышла одна казнь Фараону. И 
Он поражал Фараона и исцелял Исраэль. И с помощью 
этого отменились четырнадцать свойств ситры ахра. И 
семь первых ударов вышли от семи свойств снизу вверх. 
И Ему пока нужно было сделать еще три казни от трех 
первых сфирот для того, чтобы отменилась Ситра Ахра 
во всём и вся, поскольку все то время, пока полностью не 



 - 337 -

- Песах -

отменилась Ситра Ахра, не было возможности у Исраэля 
выйти из Египта.  Поэтому сказал Творец Моше: «Пой-
дем к Фараону... и покажу тебе эти знамения». Т.е. что 
Он принесет ему еще три казни от трех первых сфирот. 
И на это указывало им слово «эле (אלה эти)», где алеф (א) 
указывает на Кетер, и это чудесная и укрытая вера, а 
ламед (ל) указывает на Хохму, и это «башня, парящая 
в воздухе», а хей (ה) указывает на Бину, и это высшая 
хей (ה). И Моше понял, что восьмая казнь придется по 
Фараону от Бины, как мы уже объясняли, и что есть в 
ней восемь АВАЯ, что в гематрии 208, и это как гематрия 
«саранча (арбе ארבה)», как уже упоминалось. И с помо-
щью этого слова Он наносил поражения египтянам и ис-
целял Исраэль, так как это указывает на благословение 
«Умножу (арбе ארבה) потомство твое», а для египтян это 
стало казнью саранчой (арбе ארבה).

Тьма

301. Тора. Шмот 10:21-23

И сказал Творец, обращаясь к Моше: «Вознеси руку 
свою к небесам, и настанет тьма в стране египетской, и 
будет осязаема тьма». И вознес Моше руку свою к небе-
сам, и настала кромешная тьма во всей стране египет-
ской три дня. Не видели друг друга, и не вставал никто 
с места своего три дня, а у всех сынов Израиля был свет 
в жилищах их.

302. Агра (Виленский Гаон). 
Глас Элияу, глава «Бо»

«И сгустилась тьма». Необходимо сказать, что вот, свет 
- творение и тьма - творение, а не как говорят некото-



 - 338 -

- Песах -

рые, что тьма - это отсутствие света. Но на самом деле 
это не так. [Тьма - ] творение само по себе, только от-
торгнутое от света, поскольку заложил так Творец в ос-
нову творения. И в соответствии с этим изменил здесь 
Творец природу, поскольку сказано: и сгустилась тьма. 
Что означает, что тьма будет затмевать свет, а не свет 
тьму.

303. При цадик, глава «Шмот», 10

Удар тьмой – это девятый удар, соответствующий свой-
ству хохма. Он соответствует речению «да будет свет», 
как написано: и у всех сынов Исраэля был свет в их 
жилищах, поскольку вышли они из клипы тьмы, от кото-
рой страдали египтяне, и удостоились свойства хохма и 
речения «да будет свет».

304. При цадик. Глава «Бо», 6

Во всех казнях была мера за меру из-за того, что совер-
шали в Исраэле, и во время казни тьмой сказали [мудре-
цы], что причина ее – чтобы не было видно поражения 
грешников Исраэля, которые умерли во дни мглы. И сле-
дует понять, в чем согрешили египтяне так, что следо-
вало осудить их на тьму. И об этом сказали [мудрецы], 
что это из-за того, что они не приняли власть Творца 
в восьми предшествующих казнях, они автоматически 
пребывают во тьме, ибо свет это: «Творец – свет для 
меня», когда принимают бремя малхут небес и ее го-
сподство. И тогда умерли также и грешники Исраэля. 
И поэтому сказано потом в Мидраше: «На что это похо-
же? На царя, на которого восстал раб его [и он сказал 
одному из слуг: Иди и накажи его 50 ударами плетью. 
И он пошел и наказал его 100] и добавил ему от себя. 



 - 339 -

- Песах -

[Так Творец послал на Египет тьму,] а тьма добавила от 
себя. И исполнилось: "Послал Он тьму, и стало темно"». 
И, казалось бы, зачем тьма добавила от себя, ведь мы 
не видели этого в остальных казнях? Однако, согласно 
сказанному, поскольку тьма появилась из-за того, что 
они не приняли на себя власть Творца в 8 предыдущих 
казнях, и это та тьма, которую Он послал на них, и из-за 
того, что они не приняли власть Творца даже и во вре-
мя казни тьмой и не послушались, что нужно отпустить 
сынов Исраэля, тьма добавила от себя за то, что они не 
приняли власть Творца во время казни тьмой. И это на-
зывается «добавила от себя», поскольку главная казнь 
тьмой была из-за того, что они не приняли власть Твор-
ца во время восьми предыдущих казней.

305. Рабейну Бахья. Шмот, 21

Смысл в казни тьмой и ее осуществление таковы, что не 
следует понимать, что солнце потемнело на своей ор-
бите, ибо оно продолжало светить со всей своей силой 
в дни тьмы, как во все другие дни, и мир продолжал 
существовать своим чередом, но она проявилась в том, 
что воздух во всей земле египетской потемнел, ибо пе-
рекрылись пути его, и перекрыл его Творец, чтобы свет 
не проходил к ним, ведь, как известно, свет небесный 
входит и расщепляет воздух, так же как звук входит и 
расщепляет его, так же и солнечный свет, и вхождение 
солнечного света в воздух является причиной того, что 
мы видим солнечный свет, и Творец убрал эту причину 
для египтян во все дни тьмы и остановил вход солнечно-
го света в воздух, и тогда воздух снова почернел, и не 
могли они видеть солнечного света и звезд, а после того 
как воздух вновь почернел, Творец сделал его настоль-
ко тяжелым, что он стал реальным и его можно было 
ощутить наощупь, и сидящий не мог ни встать, ни протя-



 - 340 -

- Песах -

нуть руки. Но был свет для Исраэля, поскольку для них 
не было перекрыты пути света.

Смерть первенцев

306. Тора. Шмот 11:4-6

И сказал Моше: «Так сказал Творец: около полуночи 
появлюсь я посреди Египта. И умрет всякий первенец в 
стране египетской - от первенца Фараона, который дол-
жен сидеть на троне его, и до первенца рабыни, кото-
рый при жерновах, и все первенцы скота. И будет вопль 
великий во всей стране египетской, какого не было и 
какого более не будет.

307. Шем ми-Шмуэль. Глава «Бо»

Всё египетское изгнание было подготовкой к дарованию 
Торы, а основа Торы состоит в том, чтобы человек стал 
мудрым, видящим зарождающееся, ведь в противном 
случае, он подобен животному. А человеку необходи-
ма мудрость воображения, чтобы он представлял себе 
будущее, как живое и стоящее перед ним… и в Египте 
он был поражен и исцелен, поражен в отношении егип-
тян и исцелен в отношении Исраэля, ибо была отнята 
сила у египтян и в противовес этому прибавилась сила 
Исраэля… И вот мы уже сказали, что в трех последних 
казнях была отнята у него сила разума, количество ко-
торой – три: хохма, бина и даат. И потому получается, 
что в казни первенцев, которая является главной, была 
забрано у него свойство мудрости, которая, как извест-
но, называется «главной», и она является силой, позво-
ляющей видеть зарождающееся… И постиг Исраэль силу 
представления и образ будущего с большой силой, и это 



 - 341 -

- Песах -

в общем является тем большим достоянием, которое они 
вынесли из Египта.

308. Бааль Сулам. Шамати, 
179. О трех линиях

Смысл египетского изгнания, когда Исраэль тоже при-
влекали Гар де-хохма. И в этом их изгнание – что при-
влекается свойство тьмы. А выход из Египта произошел 
благодаря казни первенцев, где «первенец» означает 
свойство Гар де-хохма, т.е. Творец поразил первенцев 
Египта. И это называется «кровь пасхальной жертвы» 
и «кровь обрезания». И это, как сказано в книге Зоар: 
«В час, когда Творец убивал первенцев Египта… – в этот 
час вступили Исраэль в союз знака святости, т.е. совер-
шили обрезание и соединились в Собрание Исраэля».

309. Бааль Сулам. Шамати, 
171. Зоар, Эмор - 1

Понятия «казнь первенцев» и «кровь пасхальной жерт-
вы», и «кровь обрезания» есть одно свойство. Ведь 
известно, что божеством Египта был ягненок. Т.е. пас-
хальная жертва была направлена на их божество. А еги-
петская клипа состояла в том, что они хотели привлечь 
из состояния Окончательного Исправления – подобно 
греху Древа Познания, когда хотели привлечь свет Гар 
сверху вниз. А заколов пасхальную жертву, они убили 
Гар де-хохма, и из-за этого произошла казнь первенцев. 
Ведь «первенец» означает свойство Гар, т.е. они отме-
нили Гар. И это произошло благодаря экрану де-хирик, 
что является состоянием подъема ма́нулы 'замка́', а это 
приводит к отмене Гар.



 - 342 -

- Песах -

310. Ялкут Амкири (Сборник 
Мидрашей), Теилим

Поскольку сказал [Творец]: «И поражу всякого первен-
ца», были те [из египтян], что убоялись, и те, что не убо-
ялись. Тот, кто убоялся, отослал своего первенца Исра-
элю и сказал: прошу тебя, возьми его, и переночует он 
с тобой. Когда пришла полночь, умертвил Творец всех 
первенцев, и тех, что были в домах Исраэля. Он прошел 
между Исраэлем и египтянином, и взял его [египтянина] 
душу, и оставил душу Исраэля. И проснулся йехуди, и 
нашел египтянина мертвым, как сказано, «и прошел Я 
по вам».

311. Ари. Врата намерений. 
Песах и выход из Египта

Фараон думал, что поскольку З''А снова исчез в Име в 
состоянии ибура, он не раскроется снова и не выйдет 
наружу из живота Имы Илаа (Высшей Имы). И из-за это-
го также и нижние сыны Исраэля, называемые «Исра-
эль» – по имени З''А, называемого «Исраэль», тоже 
останутся в изгнании в Египте, ведь высший Исраэль, 
который правит ими, отменился в своем существовании.
Поэтому Творец послал ему через Моше [известие]: «Так 
сказал Творец, сын мой, первенец, Исраэль» – указывая 
на высшего первенца, Исраэля, который существует и 
не отменился. И сообщил ему, что поскольку он усом-
нился в его существовании, он будет наказан, мера за 
меру, казнью первенцев, поскольку он усомнился в выс-
шем первенце. И потому сказано: «А если противишься 
отпустить его, вот Я убью твоего сына, твоего первен-
ца». И как сказано: «И будет, когда спросит тебя твой 
сын позднее, говоря» – ведь это высший первенец, про-
исходящий от святого высшего первенца, именно он за-



 - 343 -

- Песах -

даст тебе этот вопрос, т.е. его касается этот вопрос, ибо 
в нем хотел фараон усомниться, и задержать Исраэль в 
изгнании под своей властью.



 - 344 -

- Лаг ба-Омер -

ЛАГ БА-ОМЕР



 - 345 -

- Лаг ба-Омер -

1. Рабаш. Письмо 52

Вот наступает праздник Шавуот, время дарования Торы. 
Известно, что Шавуот – это свойство малхут в мирах и 
в сердце человека. Как объяснял мой отец и учитель 
о освящающем седьмой день, где седьмой, швии – это 
‘ше-би У’ (во мне Он). 
Означает, что Творец облачается в сердце человека, и 
это время, когда можно объяснить, что Тора облачается 
в душу человека, поэтому называется Шавуот – и оз-
начает дарование Торы, то есть, что Тора облачается 
в сердце каждого из народа Израиля. И во время от-
счёта – от Песаха до Шавуота – это исправление келим, 
и это исправление моха и либа. И когда заканчивается 
исправление келим, удостаиваются свойства Торы. 
Поэтому до Песаха была подготовка к исправлению ке-
лим в свойстве веры, называемое заповедью, а благо-
даря выходу из Египта удостоились свойства веры, что 
означает – «Я – Творец твой, который вывел тебя из 
земли египетской». А после Песаха начинается работа 
по исправлению для подготовки к получению Торы. А 
когда Тора облачается в душу человека, это называется 
Шавуот, временем дарования Торы.

2. Рабаш. Письмо 59

По поводу счета омера [49 дней между первым днём Пе-
сах и праздником Шавуот]: известно, что основная ра-
бота человека – связать себя с Творцом. Слово «омер» 
происходит от слова «вязка снопов», а также «сделать 
немым» (комментарий Раши). Т.е., человек немеет и не 
раскрывает рта с претензиями против Творца; и у него 
«всё что делает Милосердный – делает к добру» (Бра-
хот, 9) и говорит себе, что все его мысли и желания бу-



 - 346 -

- Лаг ба-Омер -

дут только во имя высшего, и тогда он «омер», то есть, 
тем самым он связывает прочной связью свои мысли и 
желания, чтобы была у них только одна цель – доста-
вить удовольствие Создателю. И тогда человек называ-
ется «омер».

3. Рабаш. Письмо 59

Счет омера – комментаторы говорят, что это от слов «И 
под ногами его – будто сапфировые кирпичи и будто не-
беса очищенные» – и объяснение таково: посредством 
того, что человек связывает себя с Творцом, заслужи-
вает тогда раскрытия на себя света Творца. Получается, 
что тем самым человек становится, как «омер» («сноп»), 
связующий все желания в единую связь, то есть, с еди-
ной целью: во имя Творца. И тогда этот «омер» светит, и 
в этом смысл счёта омера – когда человек светит светом 
Творца.

4. Рабаш, 938. По поводу омера

«Сноп» 'омер' – от слов «вяжем снопы», что означает 
связь. Т.е. человек должен стараться, чтобы связь меж-
ду ним и Творцом светила, – от слов «сапфир и алмаз». 
Поскольку мир называется шестью днями действия и 
субботой, т.е. семью сфирот, и существует взаимовклю-
чение сфирот, мы должны соединять себя с Творцом во 
все дни лет нашей жизни, которых 70 лет, что указыва-
ет на то, что каждая из семи сфирот состоит из десяти 
сфирот.
И благодаря тому, что мы исправляем эту связь, назы-
ваемую свойством омера (снопа), мы можем удостоить-
ся свойства Торы, т.е. свободы от ангела смерти, как 
сказали наши мудрецы: «читай не 'харут' (высечено), а 



 - 347 -

- Лаг ба-Омер -

'херут' (свобода)» – т.е. благодаря Торе мы выходим из-
под власти злого начала.

5. Бааль Сулам. Шамати, 190. 
Всякое действие оставляет след

И в этом смысл Песаха, когда Исраэль удостоились со-
стояния свободы, т.е. мохин де-Аба ве-Има, являюще-
гося свойством «полна земля славы Его», и, автомати-
чески, нет места для злого начала, так как оно своими 
действиями не отдаляет от служения Творцу. А, наобо-
рот, мы видим, как оно приблизило человека к работе 
Творца. Однако это свойство было лишь со стороны про-
буждения свыше. Поэтому [мудрецы] сказали, что свя-
тая Шхина сказала: «Подобно капле красной розы ви-
дела я». Т.е. он видел, что есть место, которое всё еще 
нужно исправлять. Т.е. в этом месте Творец не может 
светить. Поэтому они должны были считать семь недель 
счета Омера, чтобы исправить места, чтобы он мог уви-
деть, что «полна земля славы Его».
И это подобно царю, у которого есть замок, полный всех 
благ, но у него нет гостей. Поэтому он создал людей, 
чтобы они пришли получить все Его блага. Но ведь мы 
не видим замка, полного всех благ, а, наоборот, [видим,] 
что весь мир полон страданий. И в этом объяснение, что 
«вина царского 'малхут' вдоволь», т.е. со стороны мал-
хут нет никакого недостатка в вине. Т.е. в наслажде-
ниях, уподобляемых вину. А недостаток есть только со 
стороны келим. Ведь у нас нет получающих келим, при-
годных для получения высшего блага. Ибо именно в от-
дающие келим можно получать. И какова величина ке-
лим, такова и величина высшего блага. Таким образом, 
все изменения происходят только в келим, а не в светах. 



 - 348 -

- Лаг ба-Омер -

6. Маор ва-Шемеш. Глава Эмор

Дни отсчета (омера) указывают на единство, как сказано 
в святых книгах, и поэтому умерли ученики раби Акивы 
между Песахом и Ацерет, потому что эти дни указыва-
ют на единство, а они не ценили друг друга, и поэтому 
произошло это событие, связанное с Бар Каппара (בַר 
 в середине счета омера, и рассердился не - (קַפָּרָא
на Бар Каппару, а на то, что не пригласил его с товари-
щами. В дни отсчета омера человек должен исправить 
эту меру единства, и благодаря этому удостоится пости-
жению Торы в праздник Шавуот

7. Сборник законов. Законы крови, закон 1

Основной порок учеников раби Акивы заключался в том, 
что не было между ними милосердной любви, которая 
является свойством стремления и страстного желания, 
что лежит в основе привлечения света Торы, который 
они должны были притянуть от раби Акивы, который на-
ходился в свойстве раскрытия Торы. И об этом сказал 
раби Шимон Бар Йохай: «У нас все зависит от любви», 
что означает, что нам необходима большая любовь меж-
ду нами, и это главное. И то же указывалось об учениках 
Ари, который не раз предупреждал их о том, чтобы они 
придерживались крепкой любви. А как-то раз он ска-
зал, что был бы готов прийти в Иерусалим, только чтобы 
пришло к ним избавление, однако это было разрушено 
раздором между товарищами, которому способствовали 
их жёны. Главное в привлечении света Торы – это лю-
бовь и милосердие, которые являются свойством страст-
ного желания и стремления к святости, и благодаря это-
му удостаиваются получения Торы и всех благ.



 - 349 -

- Лаг ба-Омер -

8. Рамхаль. Адир бе-Маром, 24

И раскрывал рабби Шимон бар Йохай тайны Торы, и то-
варищи слушают его голос, и соединяются, чтобы быть 
с ним в этом труде, каждый своей частью. Так была со-
здана Мишна при помощи Танаим, и наш великий Рав 
соединил объяснения всех и сделал из них книгу Миш-
на. Так хотел раби Шимон бар Йохай, чтобы книга вклю-
чала в себя статьи всех членов его собрания (иешивы), 
и соединилась бы эта книга с Торой. Потому что прочие 
книги говорят о частных вещах, но книга Зоар создана 
по Торе, это называется великим входом во всю Тору в 
целом. 

9. Бааль Сулам. Статья на 
окончание книги Зоар

Полное слияние и полное постижение разделяется на 
125 общих ступеней. И потому до времени Машиаха не-
возможно удостоиться всех 125 ступеней.
И существует два различия между всеми поколениями и 
поколением Машиаха: (1) что только в поколении Ма-
шиаха можно постичь все 125 ступеней, а в остальных 
поколениях – нельзя; (2) что во всех поколениях взо-
шедших и удостоившихся постижения и слияния мало, 
как сказали наши мудрецы о стихе: «Одного человек из 
тысячи нашел я», что «тысяча входит в комнату, и один 
выходит в преподавание», т.е. в слияние и постижение. 
Однако в поколении Машиаха каждый может удостоить-
ся слияния и постижения, как сказано: «И будет зем-
ля полна знанием Творца», «И не будет больше каждый 
учить ближнего своего и каждый – брата своего, говоря: 
"познайте Творца", ибо все познают Меня, от мала до 
велика».



 - 350 -

- Лаг ба-Омер -

Кроме Рашби и его поколения, т.е. авторов книги Зоар, 
которые удостоились всех 125 ступеней в совершенном 
виде, хотя и жили до времени Машиаха. И о нем и уче-
никах его сказано: «Мудрец предпочтительнее проро-
ка». И потому в Зоаре много раз сказано, что не будет 
поколения подобного этому поколению Рашби вплоть до 
поколения царя Машиаха. И потому его великое сочи-
нение оставило настолько сильное впечатление в мире, 
ведь заключенные в нем тайны Торы охватывают уро-
вень всех 125 ступеней.

10. Бааль Сулам. Статья на 
окончание книги Зоар

Сказано в книге Зоар, что она раскроется только в кон-
це дней, т.е. во времена Машиаха. Ведь мы сказали, что 
если ступени читателей не [распространяются] на всю 
меру ступеней автора, они не поймут его намеков, по-
скольку у них нет с ним общего постижения.
А поскольку ступень авторов Зоара [распространяется] 
на всю высоту 125 ступеней, невозможно постичь их до 
наступления времен Машиаха. Получается, что в поко-
лениях, предшествующих временам Машиаха, общего 
постижения с авторами Зоара нет. И потому Зоар не мог 
раскрыться в поколениях, предшествовавших поколе-
нию Машиаха.
И отсюда вытекает ясное доказательство, что наше по-
коление уже пришло ко времени Машиаха. Ведь мы ви-
дим воочию, что все толкования на книгу Зоар, которые 
предшествовали нам, не выяснили даже десяти процен-
тов трудных мест Зоара. И даже в том немногом, что они 
в самом деле выяснили, слова их неясны почти так же, 
как слова самого Зоара.



 - 351 -

- Лаг ба-Омер -

А в нашем нынешнем поколении мы удостоились ком-
ментария «Сулам», являющегося полным выяснением 
всех слов Зоара. И кроме того, что он не оставляет ни 
одной неясной вещи во всем Зоаре, не объяснив ее, 
кроме этого, все объяснения основаны на простом аб-
страктном мышлении, так чтобы любой неискушенный 
читатель мог понять их.
А то, что Зоар раскрылся в нашем нынешнем поколе-
нии, является ясным доказательством того, что мы уже 
находимся во времени Машиаха, в начале того поколе-
ния, о котором сказано: «И будет земля полна знанием 
Творца».



 - 352 -

- День Иерусалима -

ДЕНЬ ИЕРУСАЛИМА



 - 353 -

- День Иерусалима -

1. Хидушей Агадот, Гитин, 55:2

Благодаря Храму и Иерусалиму стали весь Исраэль как 
один человек, и не вправе был каждый строить алтарь 
для себя, пока благодаря Храму не превратились в один 
народ. А когда было разногласие между ними, было раз-
рушено это место, где было достигнуто единство Исраэ-
ля, и в соответствии с этим из-за беспричинной ненави-
сти были разрушены город и Храм.

2. Иерусалимский Талмуд

«Отстроенный Иерусалим подобен городу, соединенно-
му воедино», – городу, который делает весь Исраэль то-
варищами

3. Зоар для всех. Пинхас. Статья 
«Почему Исраэль испытывает страдания 

больше остальных народов», п. 152

Исраэль сделал Творец сердцем всего мира. И так они, 
Исраэль, среди остальных народов – как сердце среди 
органов. И как органы тела не смогли бы существовать в 
мире даже мгновение без сердца, так и народы не могут 
существовать в мире без Исраэля. И также Йерушалаим, 
так он среди прочих земель, как сердце среди органов, 
и поэтому он в центре всего мира, как сердце, которое в 
центре этих органов.

4. Рабаш. Письмо 18

Иерусалим называют сердцем мира, и в душе называют 
«Иерусалим» сердцем человека, то есть желание чело-
века называется Иерусалим. И там есть разногласие. Т.е 



 - 354 -

- День Иерусалима -

там имеются желания народов мира, из которых состоит 
человек, и желания народа Исраэля, и одно желает вла-
ствовать над другим. 
Получается, что внутри сердца, которое называется Ие-
русалим, желания ссорятся и противостоят друг другу, и 
тогда ни у одного нет власти. И, так или иначе, ни одно 
не способно достичь своего совершенства. [...]
Но «ради братьев моих и ближних моих», иными слова-
ми, поскольку цель творения была насладить творения, 
и вместо ненависти не может раскрыться свет Творца, 
называемый светом любви, поэтому скажу: «Мир тебе!». 
Где «тебе» означает, чтобы был мир в твоем сердце. 

5. Бааль Сулам. Газета «Народ» (а-Ума)

«Иерусалим был разрушен лишь из-за беспричинной 
ненависти, царившей в том поколении». Ибо тогда забо-
левает народ и умирает, а органы его развеиваются по 
ветру. Поэтому обязательным условием для каждого на-
рода является крепкая внутренняя сплоченность, когда 
все составляющие его одиночки спаяны друг с другом из 
инстинктивной любви. И мало того, что каждый индиви-
дуум будет обуславливать свое личное счастье счастьем 
народа, а свой личный упадок его упадком – но будет 
готов также отдать всего себя на благо народа в момент 
необходимости. В противном же случае их право на су-
ществование в качестве одного из народов мира утра-
чено загодя. 

6. Сфат Эмет (Язык Истины). Глава Ноах

Действительно, сила единства очень велика, чтобы про-
будить силу корня с небес. Однако это должно быть 
«ради небес», и это находится лишь в сынах Исраэля. 



 - 355 -

- День Иерусалима -

Ведь поколение раскола всё собралось, но это не было 
дано им в руки. И только сынам Исраэля, «да будет 
участь Творца с ними», дана сила единства, и в сынах 
Исраэля затем это осуществится в построении Храма. 
Ведь Храм не был лишь зданием из деревьев и камней. 
Только благодаря объединению сынов Исраэля, ведь в 
каждом человеке из Исраэля есть некая часть, как ска-
зано: «Отстроенный Иерусалим подобен городу, соеди-
ненному воедино, – городу, который делает весь Исра-
эль товарищами». И сделано здание внизу с помощью 
душ сынов Исраэля, и благодаря построению Храма 
они поднимаются, чтобы быть слитыми с душами сынов 
Исраэля в высшем мире, как сказано «туда поднялись», 
ведь это действительно как в высказывании: «Выстроим 
город, и глава его в небесах», – только благодаря тому, 
что это было «ради небес», осуществится ими. 

7. Нецах Исраэль. Глава 4

Храм был разрушен из-за беспричинной ненависти, ко-
торая разделила их сердца, и стали разделенными, и не 
были удостоены Храма, который находится в объедине-
нии Исраэля.

8. Решит хохма. Ор гадоль

Велико наказание беспричинной ненависти, разрушив-
шей Иерусалим и Храм.

9. Рабаш. Статья 39 (1990). Что 
означает «каждый, кто скорбит о 



 - 356 -

- День Иерусалима -

Иерусалиме, удостоится увидеть его 
в радости» в духовной работе

Известно, что малхут называется Иерусалимом. Поэто-
му, когда мы говорим о разрушении Иерусалима, речь 
идет о Храме, который был разрушен. То есть, это на-
зывается «Шхина во прахе» или «Шхина в изгнании». 
Иными словами, человек должен принять на себя ярмо 
небесной малхут, и верить, что Творец управляет ми-
ром, как добрый и творящий добро. Но это скрыто от 
человека. 
Малхут воздействует на души и на миры БЕА. Все воз-
действия, которые приходят со стороны малхут к творе-
ниям – это свойство малхут. Получается, согласно это-
му, что малхут не в почете у творений, потому что они 
не видят ее важности, что она дает нам. И это называет-
ся Иерусалим в своем разрушении. То есть вместо того, 
чтобы она давала благо и наслаждение творениям, ког-
да все видели бы ее достоинство, мы видим, что у нее 
все разрушено и нечего дать.

10. Рабаш, 718. Тот, кто 
скорбит по Иерусалиму

Сказано: «Каждый скорбящий о Иерусалиме, удостоит-
ся увидеть Иерусалим в утешении», «каждый, пережи-
вающий страдания общества, удостаивается утешения 
за всё общество».
«Скорбит» означает наблюдать в себе, насколько разру-
шен храм, то есть насколько разрушено всё, что связа-
но со святостью, и невозможно это восстановить. Иными 
словами, всё, что человек видит в себе ради собствен-
ной выгоды, он готов построить. Однако там, где он не 
видит выгоды для себя, а лишь ради отдачи, то он не 



 - 357 -

- День Иерусалима -

в силах сделать ни единого движения для построения 
святости.

11. Рабаш. Статья 21 (1991). Что означает в 
духовной работе, что перед Пуримом читают 

недельную главу «Захор» («Помни»)

Сказали мудрецы: «Не будет построен оплот иначе, как 
на руинах Иерусалима, и так же наоборот, когда один 
встает, другой падает». 
Поэтому, главное в работе человека – это молиться Твор-
цу, чтобы дал желание отдавать, и это главная молитва, 
как сказано «пришедшему очиститься помогают». И это 
для того, чтобы Творец дал ему желание отдавать. И это 
главное чудо. И это называется «второй природой», и в 
руках Творца – дать ему вторую природу. 

12. Бааль Сулам. Ор Баир. Скрытое

И на это указывает поэт, говоря «отстроенный Иеру-
салим» – как город соединенный воедино, ибо Конец 
Исправления называется «отстроенным Иерусалимом», 
т.е. прошедшие избавление не строят его, а поражают-
ся в постижении своем, что уже отстроен он, и никогда 
не было в нем никакого изъяна. Ведь любое изменение 
места и изменение действия, и изменение имени, кото-
рые сами являются моментами времени в изгнании, все 
эти противоположности соединились воедино, и это аб-
солютная простота, подобно целому, которое раскрыва-
ется, когда в нем собираются все его части и детали.



 - 358 -

- День Иерусалима -

13. Шивхей Ари

В один из вечеров вышел великий Ари со своими това-
рищами встречать субботу, как принято. Сказал товари-
щам: “Пойдёмте сейчас в Иерусалим и построим Храм, 
и принесем субботнее жертвоприношение, так как этот 
час видится мне подходящим для истинного завершения 
изгнания”. 
Некоторые товарищи сказали: “Как мы пойдём в Иеру-
салим в такой час, ведь это так далеко от нас – больше 
30 парсаот?” А другие сказали: “Это хорошее дело, мы 
готовы пойти, только сначала сообщим об этом жёнам, 
чтобы не волновались, а потом пойдём”. 
И тогда закричал Рав и заплакал, и сказал товарищам: 
“Как же искусны доводы Сатáна в деле отмены избав-
ления Исраэля! Я свидетельствую… что со времён рабби 
Шимона бар Йохая до сих пор не было часа, настолько 
подходящего для освобождения, как этот. И если бы вы 
признали это, у нас был бы Храм, и изгнанники Исраэля 
уже входили бы в Иерусалим. А теперь минул этот час, 
и Исраэль вновь ушёл в изгнание. И когда услышали то-
варищи об этом, очень сожалели о том, что сделали, но 
это не помогло. 

14. Берешит Раба, 59:8

Иерусалим – он свет мира, как сказано: «И будут хо-
дить народы во свете твоем». И кто он, свет Иерусали-
ма? Творец. Как сказано: «Творец станет твоим вечным 
светом»



 - 359 -

- День Иерусалима -

15. Ялкут Шимони. Йешаяу, 60

В будущем станет Иерусалим маяком для народов мира, 
и они устремятся к его свету, как сказано: “И пойдут 
народы на твой свет”.

16. Авот де-Пиркей Натан, глава 35

В будущем Иерусалим будет собранием всех народов и 
всех царств.

17. Нет более цельного, чем разбитое сердце

Машиах сидит у ворот Иерусалима и ждет, когда люди 
будут достойны избавления. Он скован оковами и цель-
ные люди ему нужны, чтобы освободиться от своих 
оков. Достаточно ему хасидов, достаточно ему широты, 
сейчас он требует глубины в людях истины.



 - 360 -

- Шавуот  -

ШАВУОТ 
ВРЕМЯ ДАРОВАНИЯ ТОРЫ



 - 361 -

- Шавуот  -

Праздник Шавуот

1. Рабаш. Письмо 52

И вот наступает праздник Шавуот, время дарования на-
шей Торы. Известно, что Шавуот – это свойство малхут 
в мирах и сердце в человеке. Как объяснял мой отец 
и учитель об освящающем седьмой день, где седьмой, 
швии – это шеби-у (во мне Он). 
Означает, что Творец облачается в сердце человека, и 
это время, когда можно объяснить, что Тора облачается 
в душу (нефеш) человека, поэтому называется Шаву-
от – и означает дарование Торы, то есть, что Тора обла-
чается в сердце каждого из народа Исраэля. 

2. Рабаш. Письмо 52

Время отсчёта – от Песах до Шавуот – это исправление 
келим, и это исправление в сердце и в разуме (либа и 
моха). И когда заканчивается исправление келим, удо-
стаиваются свойства Торы. 
Поэтому до Песаха была подготовка к исправлению ке-
лим в свойстве веры, называемое заповедью, а благо-
даря выходу из Египта удостоились свойства веры, что 
означает – «Я – Творец твой, который вывел тебя из 
земли египетской». А после Песаха начинается работа 
по исправлению для подготовки к получению Торы. А 
когда Тора облачается в душу (нефеш) человека, это 
называется Шавуот, временем дарования Торы. 



 - 362 -

- Шавуот  -

3. Маор ва-Шемеш. Скрытые 
указания Шавуота

Дни отсчета (омера) указывают на единство, как сказа-
но в святых книгах. В дни отсчета омера человек дол-
жен исправить эту меру единства, и благодаря этому 
удостоится постижению Торы в праздник Шавуот, как 
сказано: «И двинулись они из Рефидима, и пришли в 
пустыню Синай, и встал там Исраэль против горы». Дело 
в том, что главное в том, что всё зависит от того, что-
бы была любовь и братство среди сынов Исраэля (как 
сказали мудрецы, что от заповеди возлюбить ближнего 
как самого себя зависит вся Тора), когда есть мир среди 
Исраэль, Шхина присутствует меж ними.

4. Маор ва-Шемеш. Скрытые 
указания Шавуота

Во время дарования Торы, когда стали одним сердцем в 
любви и братстве, как объяснял Раши, потому что удо-
стоились получения Торы и раскрытия Шхины Творца 
пред ними лицом к лицу (паним бе-паним) 
И об этом сказано: «И двинулись они из Рефидима», где 
Рефидим – это буквы прудим (отделённые) – намекает 
на то, что двинулись от безразличия и разобщённости, 
и соединились вместе с любовью служить Творцу, и по-
этому Творец дал Тору.

5. Рабаш. Письмо 59

Мы отсчитываем 49 дней до получения Торы, потому как 
сноп (омер) - он из ячменя 'сеорим', то есть, от уровней 
'шиурим', на которые человек ставит в своём сердце ве-
личие Творца, как объясняет книга Зоар стих: «Изве-



 - 363 -

- Шавуот  -

стен во вратах 'шеарим' муж ее»: каждый поступает «по 
тому, как он оценивает 'мешаер' в сердце своем», – в 
этой мере светит свет Творца человеку.
И это называется верой. Когда человек удостаивается 
веры Творца, тогда называется свойством животного. 
Поэтому омером называлась мера для корма скотины, 
и имеется в виду, что ещё не удостоился знания Торы.
Тогда как в Шавуот, когда удостаиваются получить 
Тору, тогда получают знание Торы. Поэтому приносят 
жертву из пшеницы, т.е., пищу человека – ступени «го-
ворящий».

Как один человек с 
одним сердцем

6. Рабаш. Статья 16 (1986). Ибо 
Яакова избрал Себе Творец

Как сказано: «Расположился там Исраэль станом напро-
тив горы». А мудрецы объяснили: «как один человек с 
единым сердцем», потому что каждый из народа полно-
стью отрешился от себялюбия и тем самым сплотились 
воедино все индивидуумы в народе, став как одно серд-
це и как один человек. И лишь тогда стали пригодны для 
получения Торы».
Отсюда мы видим: Творец сделал так, чтобы народ Исра-
эля достиг совершенства, дав им силы всем пребывать 
в подобии свойств – в устремлении доставить удоволь-
ствие своему Создателю.



 - 364 -

- Шавуот  -

7. Рабаш. Статья 16 (1986). Ибо 
Яакова избрал Себе Творец

«Расположился там Исраэль станом напротив горы». А 
Раши объяснил: «как один человек с единым сердцем». 
Поэтому и сказано «расположился» – в единственном 
числе. Однако все прочие остановки сопровождались 
недовольством и раздором, и потому сказано о них «рас-
положились» – во множественном числе. Следователь-
но, под «единым» подразумевается подобие свойств.
Отсюда следует разъяснить, что хотя Творец сделал на-
род Исраэля в виде многих, о чем сказано: «как лица их 
не похожи друг на друга, так и суждения их не похожи 
друг на друга», все равно Он сделал их единым народом 
в мире. И это большое открытие: хотя они являются на-
родом, т.е. многими, у них все же есть единая форма – 
благодаря подобию свойств. 

8. Рабаш. Письмо 42

Сказано: «И расположился народ [против горы] как 
один человек в одном сердце», что означает, что у всех 
была одна цель – ради пользы Творца. И нужно понять, 
как можно быть «как один человек в одном сердце», 
ведь известно, что сказали мудрецы: «Kак лица их не 
похожи одно на другое, так и мнения их не похожи одно 
на другое» - и как могут быть «как один человек в од-
ном сердце»? 
Ответ: если мы говорим, что каждый заботится о своей 
нужде, получается, что невозможно быть «как один че-
ловек», ведь «не похожи они». Однако, если все отме-
нили свою собственную власть и все заботятся только 
о пользе Творца – тогда уже не существует их частных 



 - 365 -

- Шавуот  -

мнений, потому что всё частное отменилось, и все они 
вошли под власть Единого. 

9. Зоар для всех. Кдошим, статья 
«Нельзя смотреть на место, 

отвратительное Творцу», п. 80

Со дня пребывания Исраэля в мире, они не пребыва-
ли перед Творцом в едином сердце и в едином желании 
так, как в тот день, когда стояли они на горе Синай.

10. Рабаш. Письмо 34

«И стали все единым союзом» – тогда будет легче «вы-
полнить Твое желание всем сердцем». Потому что ког-
да нет единого союза, трудно работать всем сердцем, и 
часть сердца остается для своей пользы, а не ради поль-
зы Творца. Как сказано в Мидраш Танхума: «Вы пред-
стаете сегодня – что сегодня светит дважды и затемня-
ется дважды, так же вам тьма в будущем будет светить 
светом вечным, как сказано: «И будет тебе Творец све-
том вечным». Когда? Когда станете единым союзом, как 
сказано: «Живы все сегодня».

11. Рабаш. Письмо 34

Как известно в этом мире, если человек берет несколько 
веток вместе – разве может их сразу сломать? А когда 
берется одна ветка, то даже ребенок может ее сломать. 
И отсюда выходит, что не будет освобожден Исраэль, 
пока не станут единым союзом. Как сказано: «В эти дни 
в это время сказал Творец – придут сыны Израиля и 
сыны Йеуды вместе и т.д. А, когда соединятся, то будут 
приняты Шхиной».



 - 366 -

- Шавуот  -

И привел я высказывание Мидраша, дабы не думали, 
что понятие группы, любви товарищей – это вопрос ха-
сидизма, это требование мудрецов, которые видели, на-
сколько необходимо объединение сердец, чтобы стали 
единой группой, чтобы быть принятыми Шхиной.

И стали они у подножия горы

12. Рабаш. Статья 18 (1987). Что такое 
подготовка к получению Торы - 1 

Сказано: «И стали они у подножия горы». И нужно по-
нять, что такое «гора». Слово «гора» (ивр.: «hар») про-
исходит от слова «сомнения» (ивр.: «hирhурим»), и это 
разум человека, а находящееся в разуме и называемое 
потенциальным может впоследствии распространиться в 
самом настоящем действии, и поэтому можно объяснить: 
«И сошёл Творец на гору Синай, на вершину горы», – 
что это мысль и разум человека, т.е. что Творец из-
вестил всему народу, чтобы знали они, что «желание 
сердца человека - зло с юности его», а после того как 
Творец сообщил им об этом в потенциале, т.е. на верши-
не горы, затем то, что было в потенциале, распростра-
няется в действии. 
И поэтому народ приходит к практическому ощущению, 
и все ощутили сейчас потребность в Торе, как сказано 
выше: «Я создал злое начало и создал Тору в припра-
ву», – и сказали: «Сейчас!», – благодаря практическому 
ощущению, что они вынуждены принять Тору, т.е. вы-
бора нет, потому что они видели, что если примут Тору, 
будет у них благо и наслаждение, «а если нет, здесь 
будет погребение ваше». 



 - 367 -

- Шавуот  -

13. Бааль Сулам. Шамати, 53. 
По поводу ограничения

Сказано: «И стали они у подножия горы» («гора» 'ар' 
означает «сомнения» 'ирурим'), т.е. Моше привел их 
к концу мысли, и понимания, и разума, и нет ступени 
ниже этой.
И только тогда, когда они согласились на такое состоя-
ние, – работать в нем без всяких колебаний и движений, 
и оставаться в таком состоянии, как будто бы у них был 
самый большой гадлут, и раскрывать в этом радость. 
Ведь это называется: «Служите Творцу в радости». По-
тому что во время гадлута нельзя сказать, что им да-
ется такая работа, которая была бы в радости. Ведь во 
время гадлута радость возникает сама. Однако во время 
катнута им дается работа в радости. И тогда, во время 
катнута, у них должна быть радость, несмотря на то что 
они ощущают катнут. И это – большая работа.
И это называется «главным в рождении ступени» и яв-
ляется состоянием катнута. И это состояние должно 
быть постоянным. А гадлут – это лишь добавка. И нужно 
стремиться к главному, а не к добавкам.

14. Бааль Сулам. Шамати, 199. У 
каждого человека из Исраэля

У каждого человека из Исраэля есть внутренняя точка 
в сердце, и это свойство простой веры. И она относится 
к наследию наших предков, которые стояли на горе Си-
най. Только ее покрывает много оболочек 'клипот', т.е. 
много видов облачений «ло лишма». И нужно снять все 
эти клипот. И основа его будет чистой, ибо он будет в 
свойстве «одной лишь веры», без всякой поддержки и 
помощи со стороны.



 - 368 -

- Шавуот  -

Взаимное поручительство

15. Бааль Сулам. Поручительство, п. 17

И в этом суть поручительства, когда весь Исраэль стали 
поручителями друг за друга.
Ибо Тора не была дана им, пока не был спрошен каждый 
из Исраэля, согласен ли он принять на себя заповедь 
любви к ближнему в мере слов «Возлюби ближнего, как 
самого себя» в полном объеме …
Иными словами, каждый человек из Исраэля должен 
принять на себя заботу и работу ради каждого человека 
из народа, чтобы наполнять все его нужды не меньше, 
чем заложено в человеке заботиться о своих собствен-
ных нуждах.

16. Бааль Сулам. Поручительство, п. 17

А после того, как весь народ единогласно согласил-
ся, сказав: «Сделаем и услышим», каждый человек из 
Исраэля стал поручителем за то, чтобы ни у кого из на-
рода не было недостатка ни в чем, и тогда они стали 
достойны получения Торы, но не ранее.
Потому что в этом общем поручительстве избавляется 
каждый человек из народа от всех забот о нуждах свое-
го собственного тела и может исполнять заповедь «Воз-
люби ближнего, как самого себя» в полном объеме и 
отдавать всё, что у него есть, всякому нуждающемуся, 
поскольку больше не боится за существование своего 
собственного тела. Ведь он знает и уверен, что 600 000 
любящих и верных людей находятся вокруг, готовые по-
заботиться о нем.



 - 369 -

- Шавуот  -

17. Сборник законов (Хошен 
а-мишпат). Законы поручителя

Тору и заповеди можно исполнять только на основе по-
ручительства, когда каждый становится поручителем 
за своего товарища. Ведь главное в исполнении Торы, 
т.е. свойства желания, достигается объединением.  И 
поэтому тот, что желает принять на себя ярмо Торы и 
заповедей, [...] должен включиться в общность Исраэ-
ля в великом единстве. И поэтому во время получения 
Торы они без сомнения сразу стали поручителями друг 
за друга, ведь когда хотят получить Тору, они тотчас 
же должны взаимовключиться вместе как один, чтобы 
включиться в желание, и тогда без сомнения каждый 
является поручителем за другого, ведь все они важны 
как один.

18. Бааль Сулам. Дарование Торы» п. 16

Когда 600 000 человек избавляются от всех занятий 
ради собственных нужд, и нет у них никаких дел в жиз-
ни, кроме как всё время следить, чтобы у товарищей их 
не было ни в чем недостатка. И мало того, они будут за-
ниматься этим с великой любовью, всем своим сердцем 
и душой, во всем объеме заповеди «Возлюби ближнего, 
как самого себя».
И тогда понятно без тени сомнения, что у любого чело-
века из этого народа пропадает всякая необходимость 
хоть в чем-то заботиться о собственном существовании. 
И поэтому он становится совершенно свободен от под-
держания своего существования и легко может испол-
нять заповедь «Возлюби ближнего, как самого себя». 
Ибо как теперь на него может напасть какой-то страх 
за свое собственное существование, когда 600 000 лю-
бящих и надежных людей стоят на страже в полной го-



 - 370 -

- Шавуот  -

товности, зорко следя за тем, чтобы у него не было ни в 
чем недостатка?
И потому, после того как все представители народа со-
гласились на это, им сейчас же была дана Тора, ибо те-
перь они стали способны исполнять ее. 

19. Бааль Сулам. Поручительство, п. 17

Исраэль являются поручителями друг за друга, как в 
плане соблюдения, так и в плане несоблюдения.
Ведь в плане соблюдения, т.е. если они соблюдают по-
ручительство, вплоть до того, что каждый заботится и 
наполняет все потребности товарища, – получается, что 
благодаря этому, они могут исполнять Тору и запове-
ди в совершенстве, т.е. доставляя наслаждение своему 
Создателю...
И также в плане несоблюдения – т.е. если часть наро-
да не желает соблюдать поручительство, желая быть 
погрязшими в эгоистической любви, они заставляют 
остальной народ оставаться погрязшими в своей мерзо-
сти и низости, не находя никакого выхода, чтобы выйти 
из своего грязного состояния.

20. Бааль Сулам. Поручительство, п. 18

Мудрец объяснил суть поручительства притчей о двух 
людях, плывущих в лодке. Один из них начал сверлить 
под собой, делая в лодке отверстие. Сказал ему това-
рищ: «Зачем ты сверлишь?» Отвечал тот: «Какая тебе 
разница? Ведь я сверлю под собой, а не под тобой!» 
Сказал он ему: «Глупец! Ведь мы оба погибнем в этой 
лодке, вдвоем!»



 - 371 -

- Шавуот  -

21. Бааль Сулам. Поручительство, п. 17

И после получения Торы, если предадут их немногие 
из Исраэля и вернутся к грязи эгоистической любви, не 
считаясь с ближними, та доля потребностей, которая от-
дана в руки этих немногих, будет беспокоить каждого 
человека из Исраэля заботами о себе самом, ибо эти не-
многие ни в коей мере не пощадят его. И в любом слу-
чае, станет невозможным исполнение заповеди о люб-
ви к ближнему для всего Исраэля целиком, как сказано 
выше.
Так, что эти сбрасывающие с себя ярмо [Торы] заставят 
соблюдающих Тору оставаться в грязи своей эгоистиче-
ской любви, ибо они не смогут заниматься заповедью 
«Возлюби ближнего, как самого себя» и достигать со-
вершенства в любви к ближнему без их помощи.

22. Ноам Элимелех. Сборник Розы

Человек должен всегда молиться за своего товарища, 
ведь для себя он не может много сделать, так как не мо-
жет узник вызволить себя из тюрьмы. Но для товарища 
он получает ответ быстро. И каждый должен молиться 
за товарища. И получается, что каждый работает для 
другого, пока все они не получат ответ. И об этом ска-
зано, что Исраэль поручители 'аревим' друг за друга, 
что означает «сладость» 'аривин', потому что они под-
слащают друг другу своими молитвами, когда молятся – 
каждый за товарища, и благодаря этому они получают 
ответ. А главная молитва – в мысли, поскольку в мысли 
может быть с легкостью принята молитва.



 - 372 -

- Шавуот  -

23. При Эц Хаим. Врата раскаяния, часть 8

Нужно говорить во множественном числе: «Мы грешили 
и т.д.», а не я грешил. И смысл в том, что весь Исра-
эль – это единое целое, и каждый из Исраэля – это один 
частный орган, ведь это поручительство, когда человек 
ответственен за товарища, если тот согрешит. Поэто-
му несмотря на то, что нет в нем этого греха, все-таки 
ему необходимо признаться в нем, поскольку если его 
товарищ совершил его, это как будто он сам совершил 
его. Поэтому говорится во множественном числе. И даже 
если человек исповедуется в своем доме, – один, что он 
согрешил, считается, будто мы сделали это – я и он со-
грешили вместе со стороны поручительства душ.

Сделаем и услышим

24. Рабаш, 942. Мозг управляет сердцем

Во время дарования Торы сказали: «Сделаем и услы-
шим». Другими словами, сначала сделаем без разума, 
а потом удостоимся свойства слышания, т.е. сможем ус-
лышать, что то, что мы делаем, хорошо для нас. Тогда 
как если сначала хотим понять, что нам стоит занимать-
ся отдачей Творцу, а потом «сделаем», никогда не при-
дем к этому.



 - 373 -

- Шавуот  -

25. Рабаш. Статья 11 (1990). Что означает 
в духовной работе, что ханукальный 
светильник ставится слева от входа

Нам дана работа в Торе и заповедях в свойстве «сде-
лаем и услышим». Т.е. благодаря тому, что мы сделаем 
и исполним Тору и заповеди в отношении действия, мы 
удостоимся также прийти к свойству «услышим».
Другими словами, человек должен исполнять Тору и за-
поведи пусть даже по принуждению. И нет необходи-
мости ждать, когда у него будет желания и стремление 
исполнять Тору и заповеди, – тогда он будет исполнять. 
Но человек должен преодолеть [себя] и исполнять лишь 
в плане действия. Однако действие принесет ему впо-
следствии свойство слышания, т.е. потом он услышит о 
важности, которая заключена в Торе и заповедях. Т.е. 
он удостоится блага и наслаждения, заключенных в 
Торе и заповедях. И потому сказали Исраэль: «Сделаем 
и услышим».

26. Бааль Сулам. Поручительство, п. 19

Сказали наши мудрецы: «Праотцы соблюдали всю Тору 
еще до того, как она была дана». Что означает, что 
благодаря возвышенности их душ у них была способ-
ность постичь и пройти всеми путями Творца в смысле 
духовности Торы, вытекающей из слияния с Творцом, 
без предварительной лестницы практических действий 
в Торе, которые у них не было никакой возможности ис-
полнить. [...]
И без сомнения, как очищение тела, так и возвышен-
ность души наших святых праотцов очень подейство-
вали на их сыновей и этих сыновей сыновей. И эти их 
заслуги были приняты в расчет для того поколения, в 



 - 374 -

- Шавуот  -

котором каждый из народа принял на себя эту высокую 
работу и каждый сказал в полный голос: «Сделаем и ус-
лышим!» И по этой причине мы поневоле были избраны 
особым народом из всех народов.

27. Рабаш, 294. Сделаем и услышим - 1

Когда человек принимает на себя действие, он уже не 
касается предмета, ибо принимает на себя то, что гово-
рят ему делать. И тогда у него нет «взятки», которая бы 
ослепила его.
Поэтому он может прийти к свойству «услышим», т.е. 
он услышит, что справедливость находится на стороне 
заповеди. И это называется «услышим», т.е. он пони-
мает его. Ведь услышанием называется свойство пони-
мания в разуме и чувстве. Ибо именно после того, как 
у него нет обращения к самому себе, он может понять, 
что справедливость – в том, что командир заповедует 
ему делать.
В то же время, до того, как он принял на себя дей-
ствие, – а тогда он всё еще получает «взятку», поэтому 
он понимает, что командир говорит не по делу. И это – 
«сделаем», а потом «услышим».

28. Рабаш 821. Сделаем и услышим - 2

Отмена называется действием, а не слышанием. Ведь 
слышание называется свойством понимания, а дей-
ствие – это только свойство силы без знания. И это на-
зывается «сделаем и услышим», т.е. если у него есть 
сила свойства действия, он сможет получить свойство 
слышания, поскольку его основа есть свойство веры, а 
не знания.



 - 375 -

- Шавуот  -

29. Рабаш 940. Точка в сердце

И это называется «сделаем и услышим», потому что бла-
годаря делу рук своих мы удостоимся свойства слыша-
ния, как сказано: «И весь народ видит голоса», т.е. они 
слышат голос Творца.
И видением называется видение в ощущении, что яв-
ляется ощущением в сердце, ибо каждый во время сто-
яния у горы Синай почувствовал в сердце своем, что 
голос Творца говорит с ним, и не было у них никаких 
сомнений в этом. И это называется «видение». Подобно 
тому, как если человек видит нечто, он не сомневается, 
в то время как если он слышит, он, может быть, не рас-
слышал. Поэтому при даче свидетельства не полагаются 
на слышание, а полагаются только на видение. Поэтому 
при даровании Торы, когда у них не было никакого со-
мнения, что это голос Творца, это называется «видени-
ем».

30. Рабаш. Письмо 18

Когда мы слышим голос Творца, который обращен к 
сердцу, как сказано: «Пришедшему очиститься помо-
гают» – и объясняется в книге Зоар, что ему помогают 
святой душой, т.е. когда сердце слышит голос Творца, 
тогда получает власть над всеми желаниями именно го-
лос святости, т.е. желание отдавать. И, автоматически, 
они больше не вернутся к своей глупости, т.е. он не бу-
дет больше грешить, так как все желания получать под-
чинились желанию отдавать.
И тогда раскрывается сердцу вся нега и благо, ибо тог-
да в сердце уже есть место для пребывания Шхины, и 
наслаждение, и удовольствие, и дружба распространя-
ются, наполняя все органы человека. И это происходит 



 - 376 -

- Шавуот  -

именно, когда слышат голос Творца, – тогда всё тело 
подчиняется и порабощает себя святости.

Подготовка к получению Торы

31. Рабаш. Статья 29 (1989). Что такое 
подготовка к получению Торы - 2

Чтобы получить Тору, человек должен подготовить себя 
так, чтобы был у него хисарон, называющийся «кли» 
(сосуд), и чтобы Тора наполнила это кли. А это происхо-
дит именно тогда, когда он желает работать ради Твор-
ца, но тело противится этому, крича ему «Что вам эта 
работа». Но человек верит верой мудрецов, говорящих, 
что только Тора может вывести его из-под власти злого 
начала. Но это относится только к тем, кто хочет пре-
бывать в свойстве «Исраэль», означающем яшар-кэль 
(прямо к Творцу). И видят они, что злое начало не даёт 
им выйти из своей власти, и тогда возникает у них по-
требность в получении Торы, чтобы свет Торы вернул их 
к Источнику. 

32. Рабаш. Статья 21 (1988). Что 
означает, что Тора была дана из 

тьмы, в духовной работе

Тора дана именно тому, у кого есть хисарон, недостаток. 
И этот хисарон называется тьмой. И об этом написано: 
«Тора дана из тьмы». Т.е. тот, кто ощущает тьму в своей 
жизни, в том, что нет у него отдающих келим, пригоден 
к получению Торы, чтобы с помощью Торы «свет, крою-
щийся в ней, вернул его к Источнику», и тогда он полу-



 - 377 -

- Шавуот  -

чает келим отдачи и с их помощью будет готов получить 
добро и наслаждение. 

33. Рабаш. Статья 21 (1988). Что 
означает, что Тора была дана из 

тьмы, в духовной работе

Тора дана именно тем, кто находится в состоянии, когда 
ощущает, что желание получать властвует над ним. И 
они кричат из тьмы, что им необходима Тора, которая 
вытащит их из этой тьмы – из власти келим получения, 
на которые было сокращение и скрытие, чтобы не све-
тил бы в этом месте никакой свет, и это является причи-
ной и необходимостью получения Торы.

34. Рабаш. Статья 29 (1989). Что такое 
подготовка к получению Торы - 2

Сказали мудрецы: «Только в том пребывает Тора, кто 
умерщвляет себя ради неё». И необходимо понять слово 
«пребывает», каков его смысл. А объяснить это нужно 
согласно сказанному мудрецами, когда сказал Творец: 
«Я создал злое начало, Я создал Тору приправу». То 
есть Тора является приправой. В ком это происходит? 
Ведь «нет света без кли, нет наполнения без хисарона». 
Поэтому сказали мудрецы, что те люди, которые жела-
ют умертвить себя, то есть умертвить желание получать 
ради собственной выгоды, и которые хотят совершать 
все ради небес, – они видят, что не в состоянии сделать 
это сами, и им сказал Творец: «Я создал злое начало, Я 
создал Тору приправу».



 - 378 -

- Шавуот  -

35. Рабаш. Письмо 42

Сказано: «Мнение обывателей противоположно мнению 
Торы», потому что мнение Торы – это отмена власти, 
как сказали мудрецы: «Если человек умрет в шатре, то 
Торы не существует, а только в том (пребывает Тора), 
кто умерщвляет себя ради неё», что означает уничтоже-
ние личного, то есть собственной выгоды, а всё, что де-
лает – только ради небес. И это называется подготовкой 
к получению Торы.

36. Рабаш, 943. Три свойства Торы

Существуют три свойства Торы:
1) первое называется «тушия» (изнурение), так как ос-
лабляет силы человека,
2) второе называется «Тора - приправа»,
3) свет Торы.
Первые два свойства являются подготовкой к получе-
нию Торы. И лишь третье свойство называется «Торой», 
являющейся сутью, то есть свойством «насладить Свои 
творения». А два первых свойства – это исправления 
творения.

Дарование Торы

37. Бааль Сулам. Шамати, 66. По 
поводу дарования Торы - 1

По поводу дарования Торы, которое произошло во время 
стояния у горы Синай. Это не означает, что Тора была 



 - 379 -

- Шавуот  -

дарована тогда [лишь] один раз, а после этого дарова-
ние прекратилось. Ведь в духовном нет исчезновения, 
поскольку духовность есть явление вечное, которое не 
прекращается. И только из-за того, что со стороны Даю-
щего мы не готовы принять Тору, мы говорим, что пре-
кращение имеет место со стороны Высшего.
Однако тогда, во время стояния у горы Синай, Исраэль 
как целое были готовы к принятию Торы, как сказано: 
«И встал народ под горой» «как один человек с одним 
сердцем». Т.е. тогда была подготовка со стороны всего 
общества 'клаль', ведь у них было только одно намере-
ние, т.е. была одна мысль о получении Торы. Однако со 
стороны Дающего нет изменений, и Он всегда дает, как 
сказано от имени Бааль Шем Това, что человек обязан 
каждый день слушать десять заповедей на горе Синай.

38. Бааль Сулам. Шамати, 66. По 
поводу дарования Торы - 1

Если человек пока еще не удостоился получения Торы, 
он надеется, что удостоится получения Торы в следую-
щем году. Однако, после того как он удостоился свой-
ства совершенства «лишма», ему уже больше нечего де-
лать в этом мире, поскольку он исправил всё, чтобы оно 
было в совершенстве «лишма».
И поэтому каждый год есть время получения Торы, так 
как это время благоприятно для пробуждения снизу, ибо 
тогда возбуждается время, когда нижним был раскрыт 
свет дарования Торы. Поэтому наверху есть пробужде-
ние, которое дает нижним силы, позволяющие им вы-
полнять действие по подготовке для получения Торы – 
как были они тогда готовы к получению Торы.



 - 380 -

- Шавуот  -

39. Рабаш, 468. Сегодня Творец, 
Всесильный твой, повелевает тебе

«Сегодня Творец, Всесильный твой, повелевает тебе ис-
полнять эти законы и правопорядки; и соблюдай и ис-
полняй их всем сердцем твоим и всею душою твоей». И 
объясняет Раши: «Каждый день должны быть они в тво-
их глазах новыми, как будто в этот день заповедовали 
тебе их».
И следует понять, как может человек сделать так, чтобы 
они были «новыми, как будто в этот день заповедовали 
тебе их», ведь он «дал клятву и держит ее со времени 
горы Синай». И для того, чтобы понять это, нужно вна-
чале знать правило, что любая вещь меряется значени-
ем заповедующего. Т.е. какова будет мера величия и 
важности Дающего Тору, такова будет и мера величия 
Торы. 
Поэтому каждый день, когда человек принимает на себя 
высшую малхут, в мере величины веры в Творца растет 
и величие Торы. Поэтому насколько человек постигает 
величие Творца, настолько обновляется у него и Тора. 
Отсюда выходит, что всякий раз у него есть новая Тора, 
т.е. всякий раз у него есть другой Дающий и автомати-
чески Тора, исходящая от Творца, считается новой То-
рой. 

40. Рабаш, 895. Ханука

В книге «Дарование Торы» (п. 26) [Бааль Сулам] приво-
дит [стих]: «И будете Мне избранным из всех народов, 
ибо Мне [принадлежит] вся земля». И он спрашивает, 
как связана избранность 'сгула' с «Мне принадлежит вся 
земля». И он объясняет там, что «Вы будете Мне «осо-
бым средством» 'сгула', ибо через вас перейдут искры 



 - 381 -

- Шавуот  -

осветления и очищения тела ко всем народам», так как 
особое средство 'сгула' – имеется в виду желание отда-
вать.



 - 382 -

- Девятое ава -

ДЕВЯТОЕ АВА
РАЗБИЕНИЕ КАК 

ВОЗМОЖНОСТЬ ДЛЯ 
ИСПРАВЛЕНИЯ



 - 383 -

- Девятое ава -

Разбиение келим

1. Бааль Сулам. Ор а-Баhир. 
Разбиение келим

Разбиение келим: суть исправления, приходящего по-
средством ускорения этого разбиения в том, что само 
разбиение и есть большое исправление. И есть объяс-
няющие, что эта неисправленность ради исправления, 
но на самом деле выражение не верно, ведь есть за-
труднение в нем: зачем Ему портить, а затем исправ-
лять – если бы Он не портил, то не понадобилось затем 
исправлять. Но суть в том, что главное исправление и 
большое благо, которые задумал Творец в начале сотво-
рения – все это не пришло в мир иначе, как путем порчи 
келим таким образом, когда все их исправления... (что 
выяснилось изначально), что они никогда и не были ис-
порчены. 

2. Рабаш. Статья 19 (1985). 
Пойдем к Фараону - 1

«Разбиение» в духовном подобно тому, как разбивают 
сосуд в материальном: если в разбитый материальный 
сосуд налить какой-нибудь напиток, то он прольется. 
Так же и в духовном: если в сосуд попадает мысль, от-
носящаяся к эгоистическому желанию, то изобилие ис-
ходит к внешним силам, которые вне духовного.
«Духовным» называется намерение «ради отдачи». А 
то, что вне этого намерения, называется «Си́тра Ахра» – 
иными словами, обратная сторона духовного. Поэтому 
мы говорим, что духовное – это «отдача», а скверна – 
это «получение». И поскольку мы, родившиеся после 
разбиения, в любом случае, желаем только получать, 



 - 384 -

- Девятое ава -

постольку нам не могут дать изобилие – ведь всё, ко-
нечно же, уйдет к другой стороне.

3. Рабаш. Статья 13 (1990). Что означает, что 
благодаря единению Творца и Его Шхины 
искупятся все грехи, в духовной работе

Разбиение сосудов. Произошло смешение желания полу-
чать ради себя со святостью, и вследствие этого сосуды 
разбились. Был совершён также грех Древа познания, 
который привел к тому, что искры святости упали в кли-
пот. Следовательно, этому способствовало разбиение 
сосудов и грех Древа познания, а творения, пришедшие 
после этого, в желании получать черпают жизненную 
силу от АБЕА де-клипа (от нечистых сил).

4. Рабаш. Статья 6 (1984). 
Важность молитвы многих

Мы должны верить в слова мудрецов о том, что все 
услады, кроющиеся в материальных удовольствиях, – 
это лишь тонкое свечение в сравнении с духовными на-
слаждениями, как сказано: «Это было также причиной 
разбиения келим, произошедшего до сотворения мира. 
Ведь вследствие разбиения келим и их падения в разоб-
щенные миры БЕА вместе с ними упали в клипот и искры 
отдачи. Из-за них под власть клипот попали удоволь-
ствие и любовь всевозможных видов, потому что они 
передают эти искры человеку для получения и самона-
слаждения». Таким образом, основные наслаждения на-
ходятся в духовном.



 - 385 -

- Девятое ава -

5. Рабаш, 179. Ибур - 1

Творения после греха Адама Ришона считаются разби-
тыми и неживыми келим, то есть – это келим получе-
ния ради себя, отделившиеся от источника жизни. В них 
есть только искра – решимо отражённого света, кото-
рое осталось и спустилось для оживления келим, что-
бы они смогли ожить. А искра происходит от святости, 
оставшейся от отражённого света. И нужно поднять её, 
то есть, получить её ради отдачи, это называется «подъ-
ём», что означает подъём Ман. И за счёт этого образует-
ся масах и авиют, отсюда происходит наполнение, когда 
отражённый свет наполняет келим по мере того, как об-
лачает света (прямой свет).

6. Бааль Сулам. Шамати, 81. 
По поводу подъема Мана

Известно, что из-за разбиения искры святости упали в 
[миры] БЕА. А там, в БЕА, они исправиться не могут. По-
этому следует поднимать их в Ацилут. И благодаря тому, 
что мы совершаем заповеди и добрые дела с намерени-
ем доставить наслаждение своему Создателю, а не себе, 
эти искры поднимаются в Ацилут. 

7. Бааль Сулам. Письмо 19

В процессе разбиения келим перешли все буквы на зем-
ное управление и на земных людей, – так что когда че-
ловек совершенствуется и достигает своего корня, обя-
зан он сам собрать все буквы, одну к одной, и перенести 
их к их корню в духовном, что называется: «перевеши-
вает себя и весь мир на чашу заслуг». 



 - 386 -

- Девятое ава -

8. Рабаш, 867. Мир во всём мире

Человек способен работать и прилагать усилия, если 
от этого не будет исправления. Однако в малой вещи, 
т.е. такой, которая не требует большого усилия, но если 
она находится на пути исправления, сил нет. Потому что 
неисправленности происходят от разбиения келим и от 
греха Древа Познания.
А поскольку это пока еще не исправлено, в неисправлен-
ностях всё еще автоматически продолжается эта власть. 
Эта власть дает силы. Иначе – на пути исправления, для 
этого требуется другая власть, называемая «мир».

9. Рабаш. Статья 26 (1989). Что 
означает «того, кто оскверняет себя, 

оскверняют свыше» в духовной работе

Это кли, называемое получением ради отдачи, абсолют-
но противоположно кли, называемому желанием полу-
чать ради себя. Ведь кли и желание получать ради себя 
мы относим к Творцу, который создал его, как сущее из 
ничего. Поэтому, если мы хотим работать только ради 
пользы Творца, а не ради собственной выгоды, это тя-
желая работа, ведь мы должны воевать против кли, соз-
данного Творцом. И из этой работы у нас происходят все 
хисароны, о которых мы учим, например, исторжение 
светов, разбиение келим, святость и скверна, и Ситра 
Ахра и клипот, и разные имена, объясняемые в книге 
Зоар и каббалистических книгах. Все происходит толь-
ко лишь от исправления творения. И это по той при-
чине, что келим исправления мы относим к творениям, 
как сказано в начале «Древа жизни» и как выясняется 
в ТЭС, что первое желание получать, называемое мал-
хут Бесконечности, сказало, что оно не желает получать 



 - 387 -

- Девятое ава -

ради получения, а [желает получать только] ради отда-
чи.

10. Рабаш. Статья 2 (1991). Что означает: 
«Вернись, Исраэль, до Творца твоего 

Всесильного» в духовной работе

Главное у человека – это сердце. […] А сердце – это 
кли, получающее святость свыше. И, как мы изучаем из 
разбиения келим, если сосуд разбит, то всё, что в него 
попадает, выходит наружу.
И также с разбитым сердцем, то есть когда желание по-
лучать властвует над сердцем, получается, что в него не 
может войти благо, поскольку всё, что получает жела-
ние получать, уходит в клипот. И это называется «раз-
биение сердца». Поэтому когда человек молится Твор-
цу, говоря: «Ты обязан помочь мне, ведь я хуже всех, 
так как чувствую, что желание получать управляет моим 
сердцем, и поэтому ничего из святости не может проник-
нуть в мое сердце. И мне не нужны никакие излишества, 
а только бы я смог сделать хоть что-то ради Творца, но 
у меня нет никакой возможности. Поэтому только Ты мо-
жешь меня спасти».
И этим нужно пояснить сказанное (Теилим, 34) «Близок 
Творец к сокрушённым сердцем». Значит, к тем людям, 
которые просят Творца о помощи, чтобы сердце их не 
было разбитым, а было бы цельным. 

11. Работа Исраэля. Глава Шлах

Сказано мудрецами: «Отдаление - полезно для греш-
ников, и собрание - хорошо для праведников». И это 
согласно сказанному АРИ о мирах игулим (кругов), что 
нет круга, касающегося другого, и там было разбиение, 



 - 388 -

- Девятое ава -

пока не было исправлено в олам йошер (в мире прямо-
ты). И объяснение сути и смысла этого в том, что раз-
ум игулим подобен тому, кто крутится и вращается, и 
отделяется от Создателя, и кажется ему, что управляет 
сам собой по своему желанию, и важничает, говоря, «я 
буду править», и было разбиение. И каждый грешник 
важничает в своём сердце – «я буду править», – и поэ-
тому они разделены в мире, и не могут соединиться, как 
круги, как кажется, потому что не смогут сидеть вместе, 
и для них полезно отдаление. А праведники, хотя и каж-
дый по-своему работает на Творца, всё равно все имеют 
одно намерение – к Отцу небесному, и они сплачивают-
ся и собираются вместе, как один человек с одним серд-
цем, когда каждый уменьшает себя и прославляет рабо-
ту Творца, который дал ему силу и разум в его работе, и 
поэтому не возносится над товарищем, и они находятся 
в мире прямоты и соединяются друг с другом.

Исправление разбиения

12. Шем ми-Шмуэль. Глава Аазину 

Замысел творения был в том, чтобы все стали одним 
целым, чтобы выполнить желание Творца, как сказали 
мудрецы в Зоаре, что был Адам Ришон, который ска-
зал всем творениям: «Давайте поклоняться и прекло-
няться, благословлять Творца, который сотворил нас», 
но из-за грехопадения (Адама Ришона) этого не полу-
чилось, и даже у лучших в поколении не было возмож-
ности объединиться вместе для работы Творца, а были 
только единицы. И исправление этого началось в поко-
лении раздора, когда произошло разделение в роде че-



 - 389 -

- Девятое ава -

ловеческом, то есть, чтобы началось исправление, люди 
должны были собраться в союз для работы Творца, и 
это началось с Авраама и его потомства, когда органи-
зовалось сообщество людей для работы Творца. Авра-
ам ходил и призывал именем Творца, пока не собралось 
вокруг него большое общество – люди дома Авраама. И 
это продолжалось и ширилось, пока не образовался на-
род Израиля… и Окончательное Исправление произой-
дет в будущем, когда все станут одним целым, чтобы 
исполнить Его желание.

13. Бааль Сулам. Шестьсот тысяч душ

В мире нет больше одной души, как сказано: «И вдох-
нул в ноздри его душу жизни». И эта душа присутству-
ет во всех сынах Исраэля, в каждом – целиком, как у 
Адама Ришона. Ведь духовное не рассекается и не раз-
деляется, что свойственно как раз материальным [объ-
ектам]. А то, что сказано, что есть шестьсот тысяч душ 
и искр душ, очевидно, что это разделение происходит 
из-за тела каждого [человека]. Другими словами, сна-
чала тело ставит преграду и полностью отнимает у него 
сияние души, но благодаря Торе и заповедям тело очи-
щается, и в той мере, в которой оно очистилось, общая 
душа светит ему.

14. Бааль Сулам. Шестьсот тысяч душ

В отношении материального тела возникает два состо-
яния. Первое состояние – когда он ощущает свою душу 
отдельной частью и не понимает, что это общность Исра-
эля. ...
Второе состояние – свет души Исраэля, действитель-
но, не светит ему общей силой своего свечения, [све-



 - 390 -

- Девятое ава -

тя] только своей частью, что означает: согласно мере и 
объему, в котором он очистил себя в отношении возвра-
щения к общему.
А признаком того, что тело совершенно исправилось, 
является [состояние], когда он ощущает, что душа его 
пребывает во всей общности Исраэля, в каждом из них, 
и потому он и себя не ощущает отдельной частью, ведь 
одно зависит от другого, и тогда он «совершенен, без 
изъяна», и на него, действительно, во всей своей силе 
изливается душа, как это проявлялось в Адаме Ришоне.

15. Сборник законов. Благословения 
свидетеля и частные благословения, закон 4

Главная жизненная сила, и существование, и исправле-
ние всего мироздания – благодаря тому, что люди раз-
ных взглядов взаимовключаются вместе в любви, един-
стве и мире.

16. Бааль Сулам. ТЭС, ч. 8, 
Внутренний свет, п.88

Все наши занятия молитвами и практическими запове-
дями служат для того, чтобы вернуться, отобрать и под-
нять все те души, которые выпали из Адама Ришона и 
упали в клипот, пока мы не приведем их к их изначаль-
ному корню, как они были в нем до того, как он совер-
шил грех Древа Познания.

17. Бааль Сулам. Письмо 4

И нет у тебя недостатка ни в чем, а [осталось лишь] 
выйти в «поле, которое благословил Творец», собрать 
все те отпавшие части, которые отпали от твоей души, 



 - 391 -

- Девятое ава -

и соединить их в одно тело. И в это совершенное тело 
Творец поместит свою Шхину навечно без всякого пе-
рерыва. И родник великой мудрости (твуны) и высшие 
реки света будут как неиссякаемый источник. И куда бы 
ты ни посмотрел, место это будет благословенно. И все 
будут благословенны благодаря тебе, так как будут они 
благословлять тебя постоянно. 

18. Бааль Сулам. Мир в мире

Всё, что есть в мироздании, – как хорошее, так и плохое, 
и даже самое плохое и вредное в мире – имеет право на 
существование, и нельзя уничтожать его и совершенно 
истреблять с лица земли, ведь на нас возложена лишь 
задача по его исправлению и возвращению к добру.
Ведь любого взгляда на работу по сотворению [мира] 
достаточно, чтобы мы поняли величину совершенства 
Вершащего и Создающего его. И потому мы должны на-
учиться остерегаться очернения любого элемента тво-
рения, говоря, что он является лишним и в нем нет ни-
какой необходимости. Ведь этим мы клевещем, страшно 
сказать, на Создающего его.

19. Бааль Сулам. Мир в мире

Есть две власти, действующие на путях развития: пер-
вая – «власть небес», которая гарантирует возврат все-
го плохого и вредного к хорошему и полезному. Однако 
она действует в свой срок, соответственно своей приро-
де – тяжело и долго. ...
А когда «развивающийся объект» является живым и 
ощущающим, выходит, что он переживает ужасные 
боли и страдания, находясь под действием «катка раз-



 - 392 -

- Девятое ава -

вития» – катка, прокладывающего свой путь с великой 
жестокостью.
Этому противостоит «власть земли», т.е. люди, которые 
взяли законы упомянутого развития под свое собствен-
ное управление и у которых есть право полностью осво-
бодиться от оков времени. И они очень ускоряют конец 
[развития], иными словами созревание и исправление 
объекта, что и является концом его развития.

20. Бааль Сулам. Предисловие 
к книге Зоар, п. 19

Заключенное в теле желание получать для себя было 
создано, только чтобы его уничтожили и искоренили из 
мира, изменив на желание отдавать. А страдания, ко-
торые мы испытываем, – это лишь раскрытия, которые 
показывают [всю] ничтожность и вред, довлеющие над 
ним.
Приди и увидь: в тот момент, когда все живущие в мире, 
единогласно согласились бы отменить и уничтожить 
свое желание получать для себя, и у них не было бы 
никакого желания, кроме отдачи ближним, все заботы и 
все вредители исчезли бы с лица земли, и каждый был 
бы уверен в здоровой и счастливой жизни, ведь у каж-
дого из нас был бы огромный мир, который заботился 
бы о нем и наполнял его нужды.
Однако, когда у каждого есть не более чем желание по-
лучать для себя, из этого вытекают все заботы, страда-
ния, и войны, и резня, от которых у нас нет спасения 
и которые ослабляют наше тело разными болезнями и 
страданиями.
И вот ты видишь, что все страдания, существующие в 
нашем мире, – это лишь явления, предлагаемые нашему 



 - 393 -

- Девятое ава -

взору, чтобы подтолкнуть нас к отмене дурной клипы 
тела и принятию совершенной формы желания отда-
вать. И это то, что мы сказали, что сам путь страданий 
способен привести нас к желаемой форме.

21. Бааль Сулам. Предисловие к книге 
«Паним меирот у-масбирот», п. 22

Человек живет не ради себя самого, а ради всей цепоч-
ки целиком, таким образом, что каждое звено в цепочке 
не получает свет жизни в себя, а лишь передает свет 
жизни во всю цепочку в целом.

22. Дегель махане Эфраим (Знамя 
стана Эфраима). Глава Шлах

Человек, который хочет действительно работать на 
Творца, должен включиться во все творения, и должен 
присоединить себя ко всем душам и включить себя в 
них, а они – в него. То есть, оставить себе только то, что 
необходимо для соединения со Шхиной, поскольку для 
этого необходимо сближение множества людей, потому 
что чем больше количество людей, больше работающих 
на Творца, тем более раскрывается им свет Шхины. И 
для этого необходимо соединить себя со всеми людьми, 
со всеми творениями, и всё поднять к их корню для ис-
правления Шхины. 

23. Рабаш. Статья 15 (1986). Молитва многих

Сказано: «Среди народа своего я живу», а Зоар гово-
рит: «Поэтому человек никогда не должен отрываться 
от народа – ведь милосердие Творца всегда пребывает 
над всем народом вместе». Это значит, что если человек 



 - 394 -

- Девятое ава -

просит, чтобы Творец дал ему сосуды отдачи, о чем ска-
зано: «Как Он милосерден, так и ты милосерден», тогда 
человек должен молиться за всю общность, поскольку 
в таком случае очевидно его намерение – чтобы Творец 
дал ему сосуды чистой отдачи. Ведь сказано, что «ми-
лосердие Творца всегда пребывает над всем народом 
вместе». И, как известно, «свыше не дают половину» – 
иными словами, когда свыше дают изобилие вниз, оно 
предназначено для всей общности.

24. Зоар для всех. Глава Ваехи. 
Статья «Пусть соберутся, и я 
поведаю вам», пп. 515-516

Человек должен обращаться со своей молитвой, нахо-
дясь в обществе, поскольку «не презрел Он молитвы 
их», несмотря на то, что они не находятся все в правиль-
ном намерении и желании сердца». И сказанное: «Об-
ратился Он к молитве одинокого» означает, что лишь к 
молитве одинокого Он обращается, всматриваясь в нее. 
Но в отношении молитвы многих – «не презрел Он мо-
литвы их», хотя они и не желаемы.
«Обратился Он к молитве одинокого» – т.е. Он принима-
ет его молитву, но «это тот одинокий, который включен 
во многих» – поэтому молитва его, как молитва многих. 

25. Зоар для всех. Предисловие книги 
Зоар. Статья «Тора и молитва», п. 183

Молитва, которую мы возносим, является исправлени-
ем святой Шхины, чтобы притянуть к ней наполнение 
благом, избавляющим ее от всех недостатков. Именно 
поэтому все просьбы – во множественном числе, такие 



 - 395 -

- Девятое ава -

как: «И одари нас знанием Твоим», «и верни нас, Отец 
наш, к Торе Твоей».
Ведь молитва возносится за общность Исраэля, и всё, 
что есть в святой Шхине, есть у всего Исраэля, и всё, что 
ей недостает, недостает всему Исраэлю. Таким образом, 
когда мы молимся за весь Исраэль, мы молимся за свя-
тую Шхину, потому что это – то же самое.

26. Рабаш, 217. Беги, друг мой

Мы не способны получить ничего без подобия, и всегда 
нужно находиться в состоянии подобия. Поэтому, когда 
он пробуждает на себя милосердие, считается, что по-
лучает ради себя, и чем больше молится, тем самым не 
только не готовит келим отдачи, а наоборот, появляются 
в нём искры получения. Выходит, что он идет по обрат-
ному пути, то есть, должен был бы подготовить кли от-
дачи, а он подготовил кли получения. И «слиться с Его 
свойствами», и стать «как Он милосерден, так и ты ми-
лосерден». Поэтому, когда он молится за общество, счи-
тается, что посредством молитвы работает со свойством 
отдачи. И по мере того, как молится, в нем появляется 
кли отдачи, в котором может раскрыться свет отдачи.

27. Марху. Врата кругооборотов. 
Предисловие, п.38

Предупреждал мой учитель ׂ (Ари) меня и всех моих то-
варищей, с которыми мы были в одной группе, чтобы 
мы приняли на себя выполнение заповеди «возлюбить 
ближнего как самого себя», и каждый вознамерился (в 
своем сердце) любить каждого из Исраэля, как свою 
душу. И благодаря этому поднимется его молитва вме-
сте со всем обществом Исраэля, и сможет подняться и 



 - 396 -

- Девятое ава -

выполнить исправление наверху. А относительно любви 
наших товарищей, каждый из них должен включиться, 
как будто он является одним органом этих товарищей. И 
очень предостерегал меня мой учитель в этом отноше-
нии. 

28. Зоар для всех. Глава Толдот. Статья 
«Вот родословная Ицхака», п. 3

Нет органа в человеке, которому не соответствовало бы 
какое-либо создание в мире. И так же, как человеческое 
тело делится на органы, созданные в постепенном воз-
вышении друг над другом и расположенные один над 
другим и составляющие вместе одно тело, так же и мир: 
все создания в мире – это органы, находящиеся друг 
над другом. И когда все они исправятся, то на самом 
деле станут единым организмом. И всё подобно Торе, 
как человек, так и мир, потому что вся Тора – это эле-
менты и части, установленные один на другом. И когда 
все они исправятся, то образуют единый организм.

29. Сборник законов. Благословение на еду 
и омовение рук после трапезы, закон 3

Все прегрешения покроет любовь – это любовь, относя-
щаяся к святости, которая находится в точке, покрыва-
ющей все прегрешения, и все разбиения сердца отме-
няются.



 - 397 -

- Девятое ава -

Страдания Шхины

30. Бааль Сулам. Шамати, 2. По 
поводу Шхины в изгнании

Все эти свойства, начиная от малхут, – которая явля-
ется корнем сотворения миров, – вплоть до творений, 
называются именем «Шхина». А общее исправление 
[произойдет], когда высший свет будет светить в них 
в полном совершенстве. И свет, который светит в ке-
лим, называется именем «Шохен». А келим, в общем, 
называются именем «Шхина». Другими словами, свет 
пребывает 'шохен' внутри Шхины. Т.е. свет называется 
«Шохен», поскольку он пребывает 'шохен' внутри ке-
лим. Иначе говоря, келим в общем называются словом 
«Шхина».
А до того, как свет светит в них в полном совершенстве – 
это время называется временем исправления. Т.е. мы 
совершаем исправления, чтобы свет светил в них в со-
вершенстве. А до того это состояние называется «Шхина 
в изгнании». Иными словами, в высших мирах пока еще 
нет совершенства.

31. Бааль Сулам. Шамати, 2. По 
поводу Шхины в изгнании

Внизу, в этом мире, – это состояние, в котором высший 
свет должен пребывать внутри желания получать, и это 
исправление есть получение ради отдачи. А пока что это 
желание получать наполнено низкими и глупыми веща-
ми, которые не оставляют места, в котором он раскрыл-
ся бы вместе со славой небес. Т.е. вместо того, чтобы 
сердце должно было стать обителью для света Творца, 
сердце стало местом для мусора и грязи. Т.е. низость 



 - 398 -

- Девятое ава -

захватила всё сердце. И это называется «Шхина во пра-
хе».
Другими словами, она унижена до самого праха. И ка-
ждому отвратительно то, что находится в святости, и нет 
никакого желания и стремления поднять ее из праха, 
ибо они выбирают вещи низкие, что приводит к стра-
данию Шхины от того, что ей не предоставляют места 
в сердце, которое стало бы обителью для света Творца.

32. Рабаш. Статья 14 (1991). Что означает, 
что благословение человека – это 

благословение сыновей, в духовной работе

То время, когда Творец не может давать нижним по при-
чине разницы свойств между ними называется «страда-
ние Шхины». Т.е., со стороны получающего, она [Шхи-
на] не может получить высшее наслаждение, поскольку, 
если получит высшее наслаждение ради нижних, все 
уйдет к клипот, называемым «получающим ради полу-
чения». И также называется «страданием» со стороны 
Дающего, поскольку Замысел Творения - дать добро со-
творенным, а сейчас Он не может дать им добро и на-
слаждение, поскольку все, что попадет в руки творени-
ям, уйдет к клипот.
Поэтому есть страдания у Дающего, который не может 
давать. Подобно матери, которая хочет дать еду мла-
денцу, а младенец болен и не может есть. Тогда есть 
страдания со стороны Дающего.



 - 399 -

- Девятое ава -

33. Рабаш. Статья 19 (1988). Что 
такое серебро и золото, Исраэль и 
другие народы в духовной работе

Страдание Шхины в том, что она должна скрывать благо 
и наслаждение, которое она хочет дать душам, но не 
может, потому что это будет им во зло. Потому что из-
за света, который она даст им, когда они находятся в 
келим получения для себя, они будут более удалены от 
святости, потому что святость уйдёт в клипот. Выходит – 
что называется страданием высшего? – то, что не может 
отдавать нижним, и это называется страдание Шхины…
Поэтому мы просим у Творца, чтобы дал нам силу пре-
одолеть келим получения ради себя, и чтобы мы мог-
ли работать только ради отдачи. И тогда Шхина сможет 
показать драгоценность и великолепие, заключенные в 
ней, - в том, что будет возможность получить то, что она 
желает дать. И есть правило: «больше, чем теленок хо-
чет есть, корова хочет его накормить». Но все зависит 
от получающих.

34. Рабаш. Статья 5 (1988). Что 
значит в духовной работе: «Исраэль в 

изгнании - Шхина вместе с ними»

Человек должен сожалеть о страданиях Шхины, что 
есть, якобы, страдания у Творца от того, что он не мо-
жет дать добро и наслаждение творениям, как говорится 
в примере из трактата, что это подобно царю, у которого 
есть башня полная всякого добра, но нет у него гостей.     
И чтобы понять пример трактата, можно привести еще 
пример, что это похоже на человека, который сделал 
свадьбу для сына и заказал в какой-то зал пятьсот пор-
ций, и никто не пришел, каждый по какой-то причине. 



 - 400 -

- Девятое ава -

И с трудом он собрал миньян для хупы. Какое огорчение 
чувствует человек от того, что есть у него пятьсот пор-
ций для гостей, а гости не пришли. И по этой причине 
должен человек работать, чтобы удостоиться доставить 
наслаждение Творцу тем, что он получает от Него добро 
и наслаждение. И человек, достигший этой ступени, – 
самый счастливый человек на свете. 

35. Рабаш. Статья 29 (1986). 
Лишма и ло-лишма

Когда человек приступает к работе, чтобы стать правед-
ником, т.е. не получать никакой оплаты для себя и всё 
делать только для того, чтобы доставлять удовольствие 
Творцу, тогда тело не согласно и строит ему помехи. Оно 
делает всё, что в его силах, чтобы помешать человеку в 
его работе. В таком случае человек этот постоянно ис-
пытывает страдания, и нет ему покоя от состояния, в 
котором он пребывает. Ведь он видит, что еще не достиг 
отдачи Творцу и не в силах совершать все свои дела с 
намерением на отдачу.
И потому человек постоянно страдает – из-за страданий 
Шхины, которая пребывает в изгнании. Ему больно: по-
чему он в силах работать эгоистически, а если не видит 
никакой выгоды для своего эгоистического желания, то 
небрежен в своей работе?

36. Рабаш. Статья 27 (1989). Что такое 
страдания в духовной работе

Когда человек сожалеет о том, что он далек от Творца, 
т.е. он пребывает в желании получать только для себя, 
подобно животным, что не подобает уровню «чело-
век», – он должен направить свои мучения, чтобы они 



 - 401 -

- Девятое ава -

были не из-за того, что он хочет быть человеком, в чем 
и состоят его мучения, – а из-за страданий Шхины.
И он приводит по этому поводу пример о человеке, ис-
пытывающем боль в определенном частном органе, и 
боль эта ощущается, главным образом, в сердце и раз-
уме, являющимися общностью человека. Аналогично, 
отдельный человек является частью Шхины, которая 
называется «Собранием Исраэля». И главная боль нахо-
дится у нее. И об этом следует сожалеть. И это называ-
ется «страданиями в работе».

37. Бааль Сулам. Шамати, 1. 
Нет никого, кроме Него

Когда он сожалеет о том, что Творец не приближает 
его, следует тоже остерегаться, чтобы это не было за 
его собственный счет, т.е. из-за того, что он далек от 
Творца, ибо так он становится получающим ради соб-
ственной выгоды. А получающий – отделен [от Творца]. 
А он должен сожалеть об изгнании Шхины, т.е. что он 
вызывает страдание Шхины.
И человек должен представлять себе: подобно тому, как 
если у человека болит какой-нибудь маленький орган, 
боль всё равно ощущается, главным образом, в мозге и 
сердце, ибо сердце и мозг являются средоточием чело-
века. И, безусловно, невозможно сравнивать ощущение 
частного органа со средоточием всего человека, где, 
главным образом, и ощущается боль.
Аналогично и с болью, которую человек ощущает от 
того, что он далек от Творца. 



 - 402 -

- Девятое ава -

38. Рабаш. Статья 5 (1988). Что 
значит в духовной работе: «Исраэль в 

изгнании - Шхина вместе с ними»

Поскольку человек рождается в кли получения для 
себя, то как можно изменить природу и сказать, что он 
не беспокоится ни о чем для себя? Но вот что болит у че-
ловека, о чем он сожалеет – это только огорчение Шхи-
ны. Что это значит? А смысл такой, как уже говорилось 
выше, что есть, якобы, огорчение вверху из-за того, что 
нельзя наполнить Его желание.
Иными словами, поскольку желание Творца дать на-
слаждение, и невозможно на деле выполнить это, ибо 
нет у творений подготовленных келим, которые смогли 
бы получить это наслаждение, если бы благодаря вы-
полнению Торы и Заповедей, смогли бы сделать келим 
пригодными, как сказали мудрецы: «Я создал злое на-
чало, Я создал Тору в приправу». Это причина, по ко-
торой человек работает изо всех сил, выполняя Тору и 
заповеди, и благодаря этому выполнению он выйдет из 
любви к себе и удостоится келим отдачи. И тогда сможет 
доставить радость Творцу, от которого он получает до-
бро и наслаждение.

39. Рабаш, 890. Страдание Шхины - 2

«За грех, который мы совершили пред Тобой во злом 
начале». 
И следует спросить: но ведь все прегрешения приходят 
из-за злого начала? И следует объяснить, что грех 
состоит в том, что он говорит, что есть злое начало. Ведь 
«нет никого кроме Него». Ибо если человек недостоин, 
его сбрасывают сверху. И это происходит посредством 



 - 403 -

- Девятое ава -

облачения в желание получать, называемое злым нача-
лом.
Как сказано: «Ведь желание сердца человеческого зло с 
юности его», другими словами, Творец создал его таким, 
ибо желание получать есть главное кли, однако нужно 
исправить его. И отсюда следует объяснить слова: «И 
опечалился Он в сердце Своем». Ибо человек чувствует, 
что от того, что он идет за желанием, он обретает пе-
чаль. И это называется страданием Шхины.

40. Рабаш, 71. Суть изгнания

«Когда Израиль в изгнании, Шхина – с ними». Это 
значит, что если человек приходит к падению, то для 
него духовное находится в падении. Но ведь есть пра-
вило – «заповедь влечет за собой заповедь». Почему же 
он пришел к падению? Ответ: сверху дают ему паде-
ние, чтобы он почувствовал, что находится в изгнании, 
и чтобы просил милосердия, и тогда его вытащили бы 
из изгнания, что и означает спасение. Но невозможно 
спасение, если прежде не было изгнания.
Что такое изгнание? Это когда человек находится под 
властью эгоистической любви и не может работать ради 
Творца. А когда любовь к себе называется изгнанием? 
Только когда он хочет выйти из-под этой власти и 
страдает от того, что не может ничего сделать ради 
Творца.

41. Рабаш. Статья 5 (1988). Что 
значит в духовной работе: «Исраэль в 

изгнании - Шхина вместе с ними»

Человек в то время, когда он чувствует, что находится в 
изгнании, т.е. чувствует в работе вкус изгнания и хочет 



 - 404 -

- Девятое ава -

убежать из изгнания, это значит, что человек должен 
верить, что в любом месте изгнания «Шхина с ними». 
Значит, Шхина дала ему попробовать вкус изгнания. 
«С ними» означает, что Шхина слита с ними, и они, 
ни в коем случае, не находятся в состоянии отделения 
от Шхины так, что должны сказать, что это свойство 
«падение». А наоборот, Шхина дает ему сейчас толчок, 
чтобы поднялся по ступеням святости, и Она облачается 
сама в одеяние падения.
И если человек осознáет это и поверит, что это так, это 
даст ему стимул, чтобы не убегать с «поля боя», и не 
скажет он, что работа по отдаче не для него, потому 
что видит всегда, что он всегда находится в состоянии 
подъемов и падений, и не видит конца этим состояниям, 
и падает в состояние отчаяния.
Однако, если он пойдет путями веры и будет верить 
словам мудрецов, то он должен сказать наоборот.

42. Рабаш, 777. Молитва об изгнании Шхины

В чем суть молитвы, которой необходимо молиться о 
Шхине в изгнании.  
Значение ситры ахры, являющейся свойством знания и 
получения, в том, что она властвует над святой Шхиной, 
которая является верой и отдачей. А Творец создал мир, 
чтобы наслаждать творения, и не могут низшие полу-
чить наслаждение, кроме как в сосудах (келим) отда-
чи, которые считаются вечными сосудами, и не может 
высший свет, будучи вечным, облачиться во временные 
келим.
А низшие, находящиеся во власти ситры ахры, жела-
ющие именно получения и знаний, способствуют отде-
лению от единения с высшим, и это означает, что есть 



 - 405 -

- Девятое ава -

орла (крайняя плоть) на Малхут, и эта орла прерывает 
связь между Зеир Анпином и Малхут, что является свой-
ством единения Творца и Его Шхины.
И получается, что есть страдания Шхины от того, что не 
может она соединиться со свойством Творца по причине 
этой орлы, которую держат низшие и не отпускают её, 
чтобы она отделилась от Малхут.
Поэтому необходимо молиться, дабы Творец послал све-
чение свыше, чтобы низшие захотели отменить орлу и 
исключить её из Малхут. И это действует как в общем, 
так и в частном.

43. Рабаш. Статья 5 (1988). Что 
значит в духовной работе: «Исраэль в 

изгнании - Шхина вместе с ними»

«Страдание Шхины» означает, что Творец страдает от 
того, что Он не может раскрыть благо и наслаждение, 
из-за того, что творения не предоставляют [Ему] места, 
способного получать. Ведь если Он даст им благо и на-
слаждение, всё уйдет к Ситре Ахре. Поэтому получает-
ся, что Он не может давать благо, как Он того желает.
И отсюда поймем, что человек должен сожалеть о стра-
даниях Шхины. И мы спросили, почему Творец не под-
нимает ее из праха, а Он нуждается в том, чтобы нижние 
построили намерение на свои действия, т.е. всё, что они 
делают, обязано быть с намерением «Поднять Шхину из 
праха».
А ответ состоит в том, что всё, что Творец дает, всё это 
благо и наслаждение, и в этом заключается Его цель – 
насладить Свои страдания. В то же время «поднять Шхи-
ну из праха», т.е. чтобы у Творца была возможность да-
вать высшее благо, и высшее благо не ушло бы к Ситре 



 - 406 -

- Девятое ава -

Ахре, – это может быть только когда нижние не желают 
получать ради собственной выгоды, получая только для 
отдачи.

Поднять Шхину из праха

44. Рабаш. Статья 24 (1991). Что 
означает, что человек должен родить 

сына и дочь в духовной работе

Если человек решает, что он хочет работать в состоянии 
«прах», т.е. даже если ощущает вкус праха в работе, он 
говорит, что это очень важно для него, если он может 
сделать что-то ради Творца, а для себя - не важно ему, 
какой вкус он ощущает, и он говорит, что эта работа в 
то время, когда ощущается вкус праха, т.е. тело насме-
хается над этой работой, он говорит телу, что, по его 
мнению, называется эта работа «подъем Шхины из пра-
ха». Т.е. хотя тело ощущает в этой работе вкус праха, 
человек говорит, что это святость, и не измеряет, каков 
вкус, что он ощущает в работе, но он верит, что Творец 
наслаждается этой работой, т.к. нет здесь никакой при-
меси желания получать, ведь ему нечего получать, ведь 
нет никакого вкуса и смысла в этой работе, потому что 
лишь вкус праха есть здесь. А поэтому он верит, что та-
кова духовная работа, и, так или иначе, он рад и весел.



 - 407 -

- Девятое ава -

45. Рабаш. Статья 40 (1990). Что 
означает: «Ибо вы малочисленнее 
всех народов» в духовной работе

Как человек может получить силу преодолеть свое тело, 
когда ощущает Шхину во прахе? Какую радость он мо-
жет получить от этой работы? И еще сложнее, как чело-
веку можно обрести желание и потребность работать, 
когда он не ощущает в этом вкуса. Это еще можно по-
нять, когда у него нет выбора. Можно понять, что чело-
век работает вынужденно, но желать такой работы, в 
которой нет вкуса, невозможно. А поскольку у него нет 
сил преодоления, и чтобы у него была радость от этой 
работы, то, как можно служить царю в таком низком со-
стоянии, то есть, когда он ощущает вкус праха, служа 
царю?
Поэтому он не просит Творца раскрыть свое величие, 
чтобы ощутить в этом вкус. А он просит Творца дать 
силу, чтобы смог превозмочь тело и работать в радости 
от того, что сейчас он может работать только ради Твор-
ца, ведь желание получать не наслаждается от этого, и 
у него есть только вкус праха.

46. Рабаш, 34. Таамим, некудот, тагин, отиёт

«Таамим» (вкусы, интонации) – это тот, кто хочет ощу-
тить вкус жизни, тогда он должен обратить внимание на 
свою точку в сердце.
Ведь у каждого человека есть точка в сердце, но она не 
светит, т.е. она подобна черной точке. Поскольку точка 
в сердце является свойством святой души (нефеш), а ее 
природа есть отдающее кли.
Но она пребывает в свойстве Шхины во прахе, ибо че-
ловек ни во что не ставит ее, и для него по важности 



 - 408 -

- Девятое ава -

она подобна праху. И это называется «некудот» (точки, 
огласовки).
Совет [для него] – поднять ее важность, и сравнять ее 
важность с «тагин» (коронками), т.е. как «венец на го-
лове его». Т.е. вместо того, чтобы раньше она была, как 
прах, он должен поднять ее важность, как у короны на 
голове его.
И тогда святая душа-нефеш распространяется в «отий-
от» (буквы), т.е. в тело, ибо тело называется буквами, 
как известно. Т.е. святость из потенциальной распро-
страняется в практическое проявление, которое назы-
вается буквами и телом.

47. Рабаш. Статья 13 (1988). Что 
означает, что предводитель народа – 
это и есть народ, в духовной работе

В том месте, где надо сделать что-то ради небес, а не 
ради собственной выгоды, тотчас же является тело и за-
дает вопрос: «Что это за работа у вас?» и не желает 
дать ему силы для работы, что называется «Шхина во 
прахе», т.е. в том, что он хочет сделать ради Шхины, он 
ощущает вкус праха, и у него нет сил преодолеть свои 
мысли и желания.
И тогда человек приходит к осознанию, что нет у него 
недостатка ни в чем, чтобы у него была сила для рабо-
ты, если только Творец даст ему силу веры, как сказа-
но выше (в молитве рабби Элимелеха), что нужно мо-
литься: «И установи веру Свою в сердце нашем навечно 
без перерыва», так как в этом состоянии он приходит 
к осознанию, что «если Творец не поможет ему, он не 
выдержит».



 - 409 -

- Девятое ава -

48. Бааль Сулам. Шамати, 113. Молитва 
«Восемнадцать [благословений]»

Молитва называется путем Торы. Поэтому молитва бо-
лее эффективна для подслащения тела от страданий, и 
потому есть заповедь молиться о страданиях, посколь-
ку благодаря этому появляется существенная добавка – 
как для отдельного человека, так и для всего общества 
в целом.
И поэтому противоположность вызывает у человека тя-
жесть и перерывы в работе Творца. И он не может про-
должать свою работу и чувствует себя плохо. И ему ка-
жется, что он недостоин принять на себя ярмо высшей 
малхут, «как бык под ярмом и осел под поклажей». И 
получается, что в это время он называется «нежелан-
ным». Однако поскольку всё намерение его в том, что он 
хочет привлечь свойство веры, называемое свойством 
малхут, – т.е. «поднять Шхину из праха», – т.е. намере-
ние его, чтобы возвеличилось имя Творца в мире, и что-
бы святая Шхина не выглядела бедной и нищей, тогда 
«Творец слышит молитву всех уст». Т.е. даже от челове-
ка, который не слишком желанен, т.е. он чувствует сам, 
что он пока еще далек от работы Творца.

49. Рабаш, 557. По поводу 
отраженного света

Нижний прежде всего должен верить, что высший суще-
ствует в реальности, но он не ощущает его из-за того, 
что не видит величия (гадлута) высшего. И это называ-
ется «Шхина в изгнании», т.е. святая Шхина находится 
у него во прахе, и он не чувствует, что в высшем есть 
вкус, больший вкуса праха.



 - 410 -

- Девятое ава -

Поэтому, когда человек начинает наблюдать величие 
высшего, что называется, что Ахап высшего поднялся, 
нижний тоже поднимается и начинает постигать вели-
чие духовного.
А это зависит от меры его боли от того, что он видит не-
достатки в высшем. Так же, в той же мере, высший под-
нимается для него. Получается, что это исправление, 
произведенное ради нижнего. 

50. Рабаш. Письмо 77

Вся основа – в том, что человек должен просить, чтобы 
все его мысли и желания были только на пользу Твор-
цу. И тогда сразу представляется ему картина его низ-
менности, называемая «Шхина во прахе», и поэтому не 
нужно удивляться падениям, ибо «грош к грошу – ска-
пливаются в большой счёт». 
И это – как мы учили, что нет пустоты в духовном, а 
удалился [Он] временно, чтобы была возможность идти 
вперёд, потому что каждый момент, который выяснен, 
проанализирован [и присоединен] к святости, входит во 
владение святости. И человек падает только для того, 
чтобы выбрать дополнительные искры святости. 

51.  Рабаш, 106. Разрушение святости

Человек должен молиться о разрушении Храма – о том, 
что святость [находится] в состоянии разрушения и пре-
бывает в самом низу, и никто не обращает внимания на 
эту низость, на то, что святость лежит на земле, и нуж-
но поднять ее из ее низости. Другими словами, каждый 
осознает собственную выгоду и знает, что это очень 
важная вещь, и для этого стоит работать, тогда как отда-



 - 411 -

- Девятое ава -

вать – не выгодно. И это называется, что святость лежит 
на земле, «как камень, который некому перевернуть». 
Но человек не должен просить у Творца, чтобы Он при-
близил его к Себе, ибо это наглость со стороны чело-
века – ведь чем он важнее других? Тогда как, когда он 
молится за всё общество, представляющее собой мал-
хут, называемую Кнесет Исраэль, общность всех душ, 
о том, что Шхина во прахе, и он молится о том, чтобы 
она восстала, т.е. чтобы Творец осветил ей ее тьму, весь 
Исраэль автоматически поднимется по своему уровню, 
и также и просящий [поднимется,] ибо он тоже внутри 
общества.

52. Рабаш. Статья 39 (1990). Что 
означает «каждый, кто скорбит о 

Иерусалиме, удостоится увидеть его 
в радости» в духовной работе

Когда человек молится об изгнании Шхины, пусть не мо-
лится о том, что только для него Она во прахе. А чело-
век должен молиться, почему Она в таком низменном 
положении у всего мира, до такой степени, что весь мир 
не думает о духовном. И он молится обо всем мире, как 
мы молимся «и построит Иерусалим скоро в наши дни». 
И это будет для всего мира [...] А поскольку массы не 
ощущают недостатка, как они могут молиться? 
Но этот человек, который все-таки удостоился достичь 
недостатка, то есть, что он достиг изгнания, поэтому он 
может просить об освобождении. А те люди, которые 
не ощущают изгнания, как они могут просить, чтобы 
их вытащили из изгнания? Получается, то, что человек 
ощущает, что находится в изгнании, это уже называется 
«подъем на ступень». И на него возложено просить на-
полнение за все общество.



 - 412 -

- Девятое ава -

53. Бааль Сулам. Письмо 25

Удостоившемуся ответа раскрывается святая Шхина, 
как мягкосердечная мать, которая не видела сына сво-
его долгие дни, и производили они большие и многие 
действия, чтобы увидеть друг друга, и оба подвергались 
из-за этого великим опасностям и т.д. и в итоге пришла 
к ним эта свобода, которую ждали они с нетерпением, и 
удостоились они увидеть друг друга, и тогда мать падает 
в его объятия и целует его и утешает и увещевает весь 
день и всю ночь, и рассказывает ему о тоске и опасно-
стях в пути, которые испытывала она до сего дня, и как 
была она с ним всегда, и не двигалась Шхина, а стра-
дала она с ним повсюду, только он не мог видеть этого.
И так говорит Зоар, что говорит она ему: здесь ноче-
вали мы, здесь напали на нас разбойники. И спаслись 
мы от них, здесь прятались мы в яме глубокой и т.д. И 
какой глупец не поймет великую любовь и приятность, 
и наслаждение, которая вырывается и исходит из этих 
утешительных рассказов.

54. Рабаш, 36. Слышит молитву

«Слышит молитву». Весь мир задает вопрос, почему на-
писано «молитва» в единственном числе, ведь Творец 
слышит молитвы, как сказано «Ты слышишь молитву 
каждого из народа Израиля в милосердии». И нужно 
объяснить, что нет у нас других молитв, кроме одной: 
поднять Шхину из праха, посредством чего придет из-
бавление.



 - 413 -

- Девятое ава -

Меж теснин

55. При Цадик. Глава Пинхас, п. 9

В эти три недели, 17-го Тамуза были разбиты скрижали, 
и 9-го Ава был сперва разрушен Храм, а затем изгна-
ны Исраэль. Но в действительности все это было подго-
товкой, чтобы впоследствии таким путем были удосто-
ены большого света. О разбиении скрижалей сказано: 
(Шабат, п. 87) «Браво Тебе, что Ты разбил», ведь путем 
этого разбиения скрижалей удостоились света Торы, и 
9-го Ава тотчас родился Машиах, как сказано: (В Ми-
драш Эйха): «И будет разрушение Храма подготовкой к 
строительству Третьего Храма, чтобы был он, и тогда 
наступит полное избавление, после которого не будет 
изгнания. 

56. Рабаш. Статья 5 (1988). Что 
значит в духовной работе: «Исраэль в 

изгнании - Шхина вместе с ними»

Народ Исраэля вышел из страны Исраэль и был раз-
рушен Храм. И с точки зрения духовной работы нужно 
объяснить, что народ Исраэля вышел наружу и не чув-
ствуют вкус в Торе и заповедях, и их сердце, которое 
было местом ощущения святости, называемым Храмом, 
это место разрушилось.

57. Предисловие Хаима Виталя 
к Вратам предисловий

Сказал самый молодой человек в городе, и самый малый 
из всех них, Хаим Виталь. Будучи тридцатилетним, я был 
ослаблен, сидел опустошенным, и мои мысли путались. 



 - 414 -

- Девятое ава -

Ведь прошла жатва, конец лета, а избавление не при-
шло к нам. Не пришло излечение наших болезней. Нет 
лекарства для нашей плоти. Нет лекарства для нашей 
раны, от разрушения нашего Храма. Разрушению этому 
сегодня 1504 года. Горе нам, ведь закончился день, один 
день Творца, равный 1000 лет, и склонились вечерние 
тени, что это 504 года более половины второго дня. И 
иссякла надежда, сын Давида до сих пор не пришел. И 
известно, что сказали наши учителя, благословенна их 
память: каждое поколение, которое не строит Храм в его 
дни, как будто он разрушен в их дни. И решил я изучить 
и узнать, что это, и почему затянулось наше наказание 
и наше изгнание, и почему не пришел сын Ишая.

58. Бааль Сулам. Письмо 60

Было определенное условие в начале получения Торы. 
Однако потом, после создания тельца, разрушилось 
единство, потому что начались войны, и сыны Леви уби-
ли за слово Творца три тысячи людей, и потом – жало-
бы на Моше, Аарона и разведчиков, и конечно же все 
это не добавило любви и единства – а потом, по при-
ходу в страну, также не утихло это, и поэтому не было 
даже возможности требовать от кого-либо исполнить 
эту главную заповедь. Однако, чтобы не забылась Тора 
Израиля, начали заниматься другими заповедями, хотя 
и оставили главную, потому что не было у них иного 
выбора. И возможно поэтому были озадачены мудрецы 
разрушением Второго Храма, ведь не было там идолопо-
клонства и были усердными в Торе, и почему же он был 
разрушен? И сказали – из-за беспричинной ненависти. 
Возможно смысл в том, что не могли заниматься глав-
ным в Торе – возлюбить ближнего, как себя.



 - 415 -

- Девятое ава -

59. Рабаш. Статья 24 (1987). Что такое 
беспричинная ненависть в духовной работе

Поскольку во Втором Храме была ненависть без причи-
ны, т.е. они ненавидели свойство «без причины», что 
означает работать просто так без какой-либо оплаты, а 
не для получения вознаграждения, поэтому, даже не-
смотря на то что они занимались Торой и заповедями, и 
благотворительностью, всё же, поскольку у них не было 
намерения ради отдачи, это не является местом для свя-
тости, в котором она могла бы пребывать, как сказано 
выше, из-за противоположности формы между ними. И 
потому Храм должен был быть разрушен.
А дело в том, что порядок работы таков, что нам нуж-
ны Тора и заповеди, и благотворительность, чтобы это 
дало нам силы работать бескорыстно, что является лишь 
средством для достижения цели. А цель – прийти к сли-
янию с Творцом, т.е. подобию по форме, как сказано: 
«И слиться с Ним», как объясняют мудрецы: «Как Он 
милосерден, так и ты милосерден».

60. Рав Хаим Виталь. Шаарей Кдуша 
(Врата Святости), часть 2, Шаар 4

Сказали мудрецы: «Ненависть к творениям удаляет че-
ловека из этого мира». И вот он как будто ненавидит 
Творца за то, что создал его. Сказано (Йома стр. 9, 72): 
«Во Втором Храме были праведники и большие мудре-
цы, и был он разрушен из-за греха беспричинной не-
нависти, и не приходит конец, и не исчезает, а лишь 
по причине беспричинной ненависти, и хотя остальные 
прегрешения проходят над ними лишь в час их, но бес-
причинная ненависть в сердце всегда. И каждое мгно-
вение преступает заповедь: не ненавидь, и отменяет за-
поведь делай: «Возлюби ближнего, как самого себя». И 



 - 416 -

- Девятое ава -

еще об этой заповеди сказано, что это главное правило 
Торы, которая целиком зависит от него.

61. Сборник законов. Законы крови, закон 1

Главный порок учеников рабби Акивы был в том, что 
между ними не было милосердной любви, ведь благо-
даря этому происходит главное привлечение Торы, ко-
торую они должны были привлечь от рабби Акивы, учи-
теля своего, являющегося свойством раскрытия Торы. 
И потому сказал рабби Шимон бар Йохай: «У нас всё 
зависит от любви», т.е. нам нужно, чтобы между нами 
царила великая любовь, ибо это главное. И как расска-
зано об учениках Ари, что Ари предупреждал их много 
раз, что между ними должна царить великая любовь. А 
однажды он сказал, что был готов пойти в Иерусалим, 
и что благодаря им наступило бы Избавление, но это 
расстроилось из-за небольшой ссоры, возникшей между 
товарищами из-за их жен (как объясняется в «Шивхей 
Ари»). Ведь главное привлечение Торы происходит по-
средством любви и милосердия, благодаря которым удо-
стаиваются получения Торы и всего блага.

62. Вавилонский талмуд. 
Трактат Макот, стр. 24а

Как-то раббан Гамлиэль, рабби Элазар бен Азария, раб-
би Иегошуа и рабби Акива отправились в Иерусалим и, 
дойдя до горы Скопус, в знак траура разорвали одежды, 
а когда дошли до Храмовой горы и увидели лисицу, вы-
бегавшую из Святая Святых, то начали плакать – все, 
кроме рабби Акивы, который засмеялся. Его спросили: 
«Почему ты смеёшься?» «А вы почему плачете?» – спро-
сил он. «Написано, – ответили ему, – “посторонний, ко-



 - 417 -

- Девятое ава -

торый приблизится (к Святая Святых), да будет предан 
смерти” (Бемидбар, 1:51), – а теперь лисы туда вхо-
дят! Как же нам не плакать?» Сказал им рабби Акива: 
«Именно поэтому я смеялся. Ибо написано: “И Я взял 
Себе верных свидетелей – Урию-священника и Захарию 
сына Йеверехайагу” (Ишайягу, 8:2). [...] Пока не испол-
нилось пророчество Урии, я боялся, что не исполнится 
пророчество Захарии. Теперь же, когда первое сбылось, 
я уверен, что сбудется и второе». И сказали ему: «Акива 
утешил нас, Акива утешил нас».

63. Шла а-Кадош. Шней лухот 
а-брит (Две скрижали завета), 
Бемидбар, Дварим, глава Балак

Скудость – это беды, и они являются причинами воз-
вышения и вызывают преимущество света от того, что 
было. И преимущество света исходит из тьмы, поскольку 
«Он поместил меня во тьму» (Эйха 3:6), чтобы появился 
великий свет из тьмы. Точно так же Творец превратит 
проклятие в благословение, так как проклятие само по 
себе станет благословением. И разрушение Храма - это 
построение его.

64. Тиферет Шломо аль 
Моадим. Римзей Пурим

Благодаря посту и скорби появляется радость, и из са-
мой беды появляется благоденствие. Ведь из свойства 
трепета появляется любовь, как сказано (Йирмияу 
30:7): «Это час бедствия для Яакова, и в нем же его 
избавление».  Имеется в виду, что в тот день, когда на-
ступит очень трудный час, только тогда быстро и легко 
из него произрастет избавление, приводящее к едине-



 - 418 -

- Девятое ава -

нию. И потому сказано: «Ибо в день 9-го ава родился 
Машиах», ибо лишь в день, когда был разрушен Храм, 
когда сыны Исраэля были на самом дне, именно тогда 
наступает время, позволяющее взрастить рог избавле-
ния нашего праведного Машиаха, который придет скоро 
в наши дни.

65. Рабаш. Статья 19 (1986). 
По поводу радости

В месяце ав нужно скорбеть о разрушении Храма, т.е. 
работать в левой линии, то есть подвергнуть анализу 
действия, которые должны выполняться в духовном с 
целью отдачи и понять, насколько человек отдален от 
сути отдачи.
И во время, когда человек думает об этом, он находится 
в состоянии отдаления от духовного и погружен в лю-
бовь к самому себе таким образом, что вся основа его 
занятий Торой и заповедями - все ради того, чтобы на-
полнить свое желание получить любым способом, кото-
рым только можно наполнить его.
Из этого вытекает, что во время, когда занят анализом 
своего падения, тогда есть у него возможность пробу-
дить боль от разрушения Храма, которое есть внутри 
каждого. И тогда свершится: «каждый скорбящий о Ие-
русалиме, удостоится увидеть Иерусалим в утешении».

66. Рабаш. Статья 39 (1990). Что 
означает «каждый, кто скорбит о 

Иерусалиме, удостоится увидеть его 
в радости» в духовной работе

Известно, что малхут называется Иерусалимом. Поэто-
му, когда мы говорим о разрушении Иерусалима, речь 



 - 419 -

- Девятое ава -

идет о Храме, который был разрушен. То есть, это на-
зывается «Шхина во прахе» или «Шхина в изгнании». 
Иными словами, человек должен принять на себя ярмо 
небесной малхут, и верить, что Творец управляет ми-
ром, как добрый и творящий добро. Но это скрыто от 
человека. [...]
Потому каждый человек укрепляется и принимает на 
себя ярмо малхут, несмотря на то, что не видит никакой 
ее важности, и скорбит о том, почему это так, то есть, 
почему настолько от нас скрыта важность Иерусалима. 
И молится о том, почему у нас нет ощущения важности 
малхут, и просит Творца поднять Иерусалим из праха, в 
котором он пребывает. И в той мере, в которой человек 
сожалеет о разрушении, он удостаивается того, чтобы 
Творец услышал его молитву. 
И человек удостаивается увидеть ее в радости, то есть, 
что она дает ему благо и наслаждение.

67. Бааль Сулам. Из рукописей

И это то, на что указывает поэт (Псалмы, 122:3): «От-
строенный Иерусалим подобен городу, соединенному 
воедино», ведь Окончательное Исправление называется 
«отстроенный Иерусалим», т.е. прошедшие Избавление 
не отстраивают его, а удивляются в своем постижении, 
что он уже отстроен, и никогда не было в нем ника-
кого изъяна, ибо всякое изменение места и изменение 
действия, и изменение имени, которые сами являются 
моментами времени в изгнании, все эти противополож-
ности соединились вместе, и это абсолютная простота, 
подобно закону, раскрывающемуся, когда в нем собира-
ются все его части и элементы.



 - 420 -

- Девятое ава -

68. Бааль Сулам. А это для Йеуды

Все буквы слова «избавление» 'геула' присутствуют в 
слове «изгнание» 'гола', кроме буквы «алеф», которая 
указывает на Властелина мира, как сказали мудрецы. И 
это показывает нам, что форма отсутствия есть не что 
иное, как отрицание существования.
И вот форма существования, т.е. Избавление, передана 
нам словами: «И не будет больше каждый учить ближ-
него своего … ибо все познают Меня, от мала до вели-
ка», а в таком случае, предшествующая ему форма от-
сутствия, т.е. форма изгнания, будет лишь отрицанием 
знания Творца, что является отсутствием буквы «алеф», 
недостающей нам в слове «изгнание» 'гола' и ожидае-
мой нами в Избавлении, представляющем собой слия-
ние с Властелином мира, как сказано выше.
И в этом как раз и состоит всё освобождение души на-
шей, не более и не менее. И потому мы сказали, что все 
буквы слова «избавление» 'геула' присутствуют в слове 
«изгнание» 'гола', кроме «алефа», символизирующего 
Властелина мира. И пойми это как следует.

69. Бааль Сулам. Предисловие 
к книге Зоар, п. 71

И в таком поколении все разрушители среди народов 
мира поднимают голову и хотят, главным образом, унич-
тожить и убить сынов Исраэля, иными словами, как ска-
зали мудрецы: «Все бедствия приходят в мир только для 
Исраэля». Т.е. как сказано выше в цитате из Тикуним, 
они приводят к нищете и разрухе, и грабежу и убий-
ствам, и уничтожениям во всем мире.
А после того как, в грехах наших великих, мы стали сви-
детелями всего сказанного в Тикуним, и мало того, свой-



 - 421 -

- Девятое ава -

ство суда поразило именно лучших из нас, как сказали 
мудрецы: «И они [т.е. бедствия] начинаются с правед-
ников», и из всего великолепия, которое было у народа 
Исраэля в землях Литвы и Польши и т.д., у нас остались 
лишь осколки, [уцелевшие] в нашей святой земле.
И с этого момента лишь на нас, тех, кто выжил, лежит 
задача исправить это ужасное искривление. И каждый 
из нас, тех, кто уцелел, должен всей душой своей и 
существом своим принять на себя [задачу,] начиная с 
этого момента, усиливать внутреннюю часть Торы, пре-
доставив ей место, достойное ее по ее важности, пре-
восходящей значение внешней части Торы.
И тогда каждый из нас удостоится усилить значение 
своей собственной внутренней части, т.е. свойства 
«Исраэль» в себе, или потребностей души, над своей 
собственной внешней частью, т.е. свойством «народов 
мира» в себе, или потребностями тела.
И сила эта придет также и ко всему народу Исраэля в 
целом, до такой степени, что «народы всех земель» в 
нас признают и узнают превосходство и значение вели-
ких [мудрецов] Исраэля над ними, и станут слушать их 
и подчинятся им.
И также внутренняя часть народов мира, т.е. праведни-
ки народов мира, одолеют и принизят свою внешнюю 
часть, т.е. разрушителей.
И также внутренняя часть народов мира, т.е. Исраэль, 
усилится во всем своем превосходстве и значении над 
внешней частью мира, т.е. над народами [мира].
И тогда все народы мира признают и узнают превос-
ходство Исраэля над собой, и исполнят слова Писания: 
«И возьмут их народы, и приведут их в место их; и дом 
Исраэля примет их в наследие на земле Творца...», а 
также: «И они принесут сыновей твоих в поле́, и доче-



 - 422 -

- Девятое ава -

ри твои несомы будут на плечах». Как сказано в книге 
Зоар: «[сказал верный пастырь р. Шимону:] Благодаря 
этому твоему сочинению, т.е. книге Зоар, выйдут они из 
изгнания в милосердии». 

70. Бааль Сулам. Статья на 
окончание книги Зоар

Наше нынешнее поколение – это поколение времен 
Машиаха. И потому мы удостоились избавления нашей 
святой земли из рук чужаков. И кроме этого, мы удосто-
ились раскрытия книги Зоар, что является началом ис-
полнения слов: «И будет земля полна знанием Творца», 
«И не будет больше каждый учить [ближнего своего и 
каждый – брата своего, говоря: «познайте Творца»,] 
ибо все познают Меня, от мала до велика».
Однако двух этих вещей мы удостоились только в виде 
дара от Творца. Но мы в свои руки еще не приняли ни-
чего, и этим нам дана возможность начать работу Твор-
ца, чтобы заниматься Торой и заповедями лишма и тог-
да удостоиться великого успеха, насколько это обещано 
поколению Машиаха, чего не знали все поколения до 
нас. И тогда мы удостоимся времени получения двух 
этих вещей: «совершенства постижения» и «полного 
избавления».

71. Рав Кук. Орот кодеш - 3

Глубина зла и высота её корня – это глубина добра, по-
лучается, что глубина ненависти равна глубине любви. 
И если мы разрушимся, то с нами будет разрушен весь 
мир из-за беспричинной ненависти, а начнём строить 
себя, то с нами будет отстроен и мир – благодаря любви 
беспричинной.



 - 423 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

ТУ БЕ-АВ (15-
ГО АВА)

 ДЕНЬ ЛЮБВИ



 - 424 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

Ту бе-ав (15-го ава): день любви

1. «Тиферет Шломо» на Тору, гл. Дварим

Cказано в Гмаре (Таанит, 4:8): «Сказал рабан Шимон 
бен Гамлиэль: Не было дней лучших для Исраэля, чем 
15 ава и Йом Кипур». Когда приходит 15-й день, на нас 
пробуждается великое милосердие, и начинаются дни 
благоволения. Поэтому таких хороших дней не было 
раньше. И всё действительно обратится на благо, и во 
спасение, и на утешение.

2. Сборник законов, законы 
о разводе, закон 3.

15-е ава – это состояние исправления и подслащения 
9-го ава, как сказали наши мудрецы, что 9-го ава был 
вынесен приговор умершим в пустыне, и тогда они уми-
рали каждый год в пустыне, а 15-го ава прекратили 
умирать в пустыне. Получается, что 15-е ава – это со-
стояние исправления и подслащения 9-го ава.

3. «Тиферет Шломо» на Тору, гл. Дварим

В день 15-го ава, когда начинают светиться дни благо-
воления, чтобы подготовиться к воле Творца, которая 
приходит нам во благо, желание каждого человека тоже 
должно быть включено в его товарища – чтобы он стоял 
и ожидал увидеть его благо. И на это есть указание в 
Гмаре – день, когда коленам было разрешено приходить 
друг к другу. Другими словами, каждый из сынов Изра-
иля передаст часть своего благословения и своего блага 
также и своему товарищу.



 - 425 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

4. Бааль Сулам. Письмо 2

Самой важной из всех важных вещей, называемой «лю-
бовь», которая представляет собой духовную связь 
Исраэля с Отцом их небесным, как сказано: «И прибли-
зил Ты нас, Царь наш, к имени Своему великому на-
вечно воистину в любви», – и как сказано: «Избравший 
народ Свой, Исраэль, в любви». И это начало избавле-
ния и Конца Исправления, когда Творец являет Своим 
творениям, Им созданным, всю любовь, скрытую до того 
в Его сердце.

5. Рабаш, 410. Любовь к себе 
и любовь к Творцу

Есть любовь к себе, и есть любовь к Творцу. А есть сред-
нее между ними, и это любовь к ближнему, и благодаря 
любви к ближнему можно прийти к любви к Творцу. И 
это как сказал рабби Акива: ««Возлюби ближнего как 
самого себя» есть великое правило Торы».
И, как сказал Гиллель геру, который попросил: «Обучи 
меня всей Торе [, пока я стою] на одной ноге». Он сказал 
ему: «То, что ненавистно тебе, не делай своему товари-
щу, а остальное – иди и учись». Потому что благодаря 
любви к ближнему можно прийти к любви к Творцу. И 
тогда вся Тора и вся мудрость будут у него в сердце.

6. Бааль Сулам. Любовь к Творцу 
и любовь к творениям

Р. Гиллель полагал, что именно «Возлюби ближнего как 
самого себя» является конечной целью практических 
заповедей. Ибо это стиль и форма, которые более ясны 
человеку. И нельзя ошибиться в практических действи-



 - 426 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

ях, ибо они предстают перед его взором, и он знает, что 
если он ставит потребности товарища перед своими по-
требностями, он находится в свойстве отдачи, и потому 
он не определяет цель: «Возлюби Творца Всесильного 
твоего всем сердцем своим, и всей душой, и всем суще-
ством» . Ведь, на самом деле, это одно и то же, ибо и 
товарища он тоже должен любить всем сердцем своим, и 
всей душой, и всем существом. Так, как это выражено в 
словах «как самого себя», ведь себя самого он, разуме-
ется, любит всем сердцем своим, и душой, и существом. 
И с Творцом он может обмануться, а с товарищем это 
всегда открыто перед его глазами.

7. Рабаш. Статья 30 (1988). Чего 
требовать от собрания товарищей

Любовь товарищей, построенная на фундаменте любви 
к ближнему, - благодаря чему мы можем достичь люб-
ви Творца, - вещь противоположная тому, что приня-
то между товарищами. Это означает, что вопрос любви 
ближнего не в том, что товарищи будут любить меня, а 
это я должен любить товарищей.

8. Рабаш. Письмо 40

Есть молитва, то есть, чтобы Творец помог ему в том, 
чтобы почувствовал любовь товарища, и чтобы товарищ 
стал близок его сердцу.

9. Рабаш. Статья 2 (1984). По 
поводу любви к товарищам

Следует помнить, что группа была основана на любви к 
ближним. Иными словами, каждый должен получать от 



 - 427 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

нее любовь к ближним и ненависть к собственной при-
роде. При виде того, как товарищ прилагает старания 
ради самоотмены и любви к ближним, каждый проник-
нется намерениями товарищей.
Таким образом, если группа базируется, к примеру, на 
десяти товарищах, то в каждом интегрируются десять 
сил, работающих над самоотменой, ненавистью к своей 
природе и любовью к ближним.

10. Рабаш. Письмо 40 

Благодаря трению сердец, даже если это были бы серд-
ца богатырей, каждый излучает тепло из стенок своего 
сердца, а тепло создает искры любви, пока из них не 
образуется облачение любви, и тогда оба они укрыва-
ются одним покрывалом, то есть одна любовь окутает и 
покроет их обоих, ибо известно, что слияние соединяет 
два объекта в один. 
И когда начинает ощущать любовь товарища, в нём не-
замедлительно пробуждается радость и наслаждение. 
Поскольку то, что товарищ любит его — это нечто новое 
для него, потому что всегда он знал, что только он один 
заботился о своем здоровье и благе. Но в то мгновение, 
когда он обнаруживает, что товарищ заботится о нем, 
это пробуждает в нем неописуемую радость, и он уже не 
способен заботиться о себе.

11. Рабаш. Письмо 40

Каждый подарок, который он дает товарищу [...] это как 
пуля, которая пробивает полость в камне, и, хотя пер-
вая пуля оставляет на камне лишь невидимую царапи-
ну, но вторая, которая бьет в то же место, уже выбивает 
зазубрину, а третья пробивает отверстие. 



 - 428 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

И с помощью пуль, которые он посылает в цель, отвер-
стие увеличивается и образуется полость в каменном 
сердце товарища, где собираются все подарки, и каж-
дый подарок дает искры любви, пока не соберутся все 
искры любви в полости каменного сердца и из них не 
образуется пламя. А разница между искрой и пламенем 
в том, что в том месте, где есть любовь, она прорывает-
ся наружу, то есть раскрытие всем народам, что огонь 
любви пылает в нем. И огонь любви сжигает все престу-
пления, которые встречаются на пути.

12. Бааль Сулам. Письмо 2

Я дам тебе совет пробуждать в себе страх, что любовь 
между нами может остыть, несмотря на то что разум и 
отрицает такую картину. Все же дай себе труд: если 
есть способ умножить любовь, а человек не умножает, 
это тоже считается упущением. Это подобно человеку, 
который дарит другу большой подарок: любовь, рас-
крывающаяся в его сердце в самый момент действия, 
отличается от любви, остающейся в его сердце после 
этого действия. Она постепенно охладевает изо дня в 
день, так что дело вообще может дойти до забвения бла-
гословения любви, и получатель подарка должен день 
изо дня изыскивать способы, чтобы [всё] выглядело в 
его глазах, как новое.
И в этом вся наша работа – буквально день изо дня рас-
крывать в себе любовь между нами, точно так же, как 
в самый момент получения, т.е. плодить и размножать 
разум многочисленными добавками к первооснове, пока 
добавки сегодняшнего благословения не коснутся на-
ших чувств, так же как первоначальный подарок в пер-
вый раз. И для этого нужны большие ухищрения, приго-
товленные на случай необходимости.



 - 429 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

13. Рабаш. Письмо 8

После того, как я уже обрел облачение любви, тотчас 
во мне начинают светить искры любви, и сердце тоску-
ет и стремится к товарищам, и кажется мне, что глаза 
мои видят товарищей, уши слышат их голоса, уста гово-
рят с ними, руки обнимают их, а ноги пляшут в любви 
и радости вместе с ними в кругу. И я выхожу из сво-
их материальных границ, и забываю, что существует 
огромное расстояние между мною и товарищами, и что 
многие километры земной поверхности разделяют нас. 
И товарищи словно стоят в моём сердце и видят всё, что 
там происходит, и я начинаю стыдиться своих мелочных 
действий в отношении товарищей. И я просто выхожу из 
материальных желаний, и кажется мне, что нет ничего в 
мире, кроме меня и товарищей. А потом и «я» отменяет-
ся и растворяется в моих товарищах, и я провозглашаю, 
что нет ничего в мире, кроме товарищей.

14. Маор ва-Шемеш. Глава Дварим

Известно, что главное - это объединение... Это ведёт к 
спасению и ослаблению судов. И когда объединитесь 
вместе в любви, радости и братстве, благодаря этому 
аннулируются все суды и ослабляются милосердием, и в 
мире раскрывается совершенное милосердие и хасадим 
мегулим (открытая милость) благодаря объединению.

15. Рабби Исраэль Меир а-Коэн «Хафец-
Хаим». Зхор ле-Мирьям, глава 11

Когда Творцу нравится творение? Когда общество Исра-
эля объединено и нет между ними никакой зависти, не-
нависти и соперничества, и каждый думает об исправ-
лении и благе товарища, и тогда Творец рад Своему 



 - 430 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

творению, и об этом сказано: “Будет доволен Творец 
своими деяниями”. И тогда сможем объяснить этим ска-
занное «и возлюби ближнего своего, как самого себя – 
Я, Творец» – то есть, если будет любить ближнего как 
самого себя, то Я, Творец, буду пребывать внутри вас и 
любить вас обоих. 

Четыре степени любви

16. Бааль Сулам. Предисловие к Учению 
десяти сфирот (ТЭС)», пп. 69-74

Вглядевшись в свойства любви между человеком и его 
ближним, мы найдем в них четыре степени любви, одна 
над другой. То есть две, которые суть четыре.
Первая степень – это «зависимая любовь». Она озна-
чает, что вследствие большого блага, наслаждения и 
пользы, которые человек получил от своего товари-
ща, он душою слился с товарищем в чудесной любви. 
И здесь возможны две степени. Первая состоит в том, 
что прежде чем познакомились и полюбили друг друга, 
причиняли один другому зло, однако не желают помнить 
его, так как все преступления покроет любовь (Мишлэй, 
10:12). А вторая в том, что всегда приносили друг другу 
лишь добро и пользу, и даже воспоминания о вреде и 
каком-либо зле не было меж ними никогда.
Вторая степень – это «независимая любовь». Она озна-
чает, что человек узнал добродетель своего товарища, 
великолепную и намного превышающую всё мыслимое 
и воображаемое, и вследствие этого душою слился с 
товарищем в бесконечно большой любви. Здесь также 
возможны две степени. Первая имеет место до того как 



 - 431 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

человек узнаёт обо всех обыкновениях и делах своего 
товарища с другими людьми; и тогда эта любовь опре-
деляется как «неабсолютная любовь».
Ведь его товарищ ведет такие дела с другими людьми, 
что при поверхностном взгляде кажется, будто он по не-
брежности причиняет им беды и ущерб. И если бы любя-
щий его увидел это, то пострадала бы вся добродетель, 
которую он приписывал товарищу, и нарушилась бы лю-
бовь меж ними. Однако человек еще не познакомился с 
этой частью дел своего товарища. И потому их любовь 
все еще совершенна и удивительно велика. 
Вторая степень независимой любви – это четвертая сте-
пень любви вообще, и она также вытекает из признания 
добродетели товарища. Но вдобавок к этому теперь лю-
бящий знает все обыкновения и дела своего товарища 
с каждым человеком, без исключения. Он проверил и 
нашел, что не только нет в них ни малейшего порока, но 
доброта товарища превосходит их бесконечно и превы-
шает всё мыслимое и воображаемое. И теперь это «веч-
ная и абсолютная любовь».
Все эти четыре степени любви, действующие в отноше-
ниях между человеком и его ближним, действуют также 
в отношениях между человеком и Творцом. 

Книга Зоар о любви

17. Зоар для всех. Глава Бешалах. 
Статья «Моя сила и ликование – 

Всевышний», п. 245

Насколько же человек должен любить Творца – ведь нет 
иной работы пред Творцом, кроме любви. И каждого, 



 - 432 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

кто любит Его и выполняет работу с любовью, Творец 
называет любящим.

18. Зоар для всех. Глава Насо. 
Статья «Почему, когда пришел 

Я, не было никого?», п. 105

Сказано: «Почему, когда пришел Я, не было никого?». 
Насколько же любимы Исраэль Творцом, и в любом ме-
сте, где они находятся, Творец пребывает среди них, 
потому что Он никогда не оставляет их в Своей любви. 
Как сказано: «Пусть возведут Мне Храм, и Я буду пре-
бывать среди них». 

19. Зоар для всех. Глава Ки-Тиса. Статья 
«А теперь, оставь Меня», п. 54

«Все товарищи, которые не любят друг друга, преждев-
ременно уходят из мира. Все товарищи в дни рабби Ши-
мона – между всеми товарищами была любовь душевная 
(нефеш) и духовная (руах). И поэтому в поколении ра-
бби Шимона были раскрыты» тайны Торы. «И говорил 
рабби Шимон, что все товарищи, которые не любят друг 
друга, сами приводят» себя «к тому, что не идут прямым 
путем. И, кроме того, они еще умаляют достоинства ее», 
Торы. 
«Ведь Тора заключает в себе любовь и братские чув-
ства, и истину. Авраам любил Ицхака, Ицхак – Авраама, 
заключая друг друга в объятия. Яакова оба они поддер-
живали в любви и согласии, и воодушевляли друг дру-
га. Товарищи должны быть подобны им, и не принижать 
их достоинства». Ибо если им будет недоставать любви, 
они принижают свои достоинства наверху – (достоин-
ства) Авраама, Ицхака, Яакова, т.е. ХАГАТ.



 - 433 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

20. Зоар для всех. Глава Кдошим. 
Статья «Уговорами увещевай 

ближнего своего», п. 100

«Не питай ненависти к брату твоему в сердце твоем, 
увещая увещевай ближнего своего, и не понесешь за 
него греха». Эта заповедь – увещевать того, кто грешит, 
показывая великую любовь к нему, которой любит он 
его, чтобы «увещевающему» не быть наказанному. Ведь 
о Творце написано: «Кого любит Творец, того увещева-
ет». И как поступает Творец, увещевая того, кого любит, 
так пусть и человек научится из этого Его обращения и 
будет увещевать ближнего, которого он любит. Чем Тво-
рец увещевает человека? Он увещевает его с любовью, 
тайно. Если тот принимает увещевания Его – хорошо, а 
если нет – Он увещевает его среди любящих Его. Если 
он принимает – хорошо, а если нет – Он увещевает его 
открыто перед всеми. Если он принимает – хорошо, а 
если нет – Он оставляет его и не увещевает больше, ибо 
оставляет его, чтобы шел себе и поступал по желанию 
своему».

21. Зоар для всех. Предисловие книги 
Зоар. Статья «Заповедь вторая», п. 201

Совершенная любовь – это любовь с обеих сторон, как 
суда, так и милосердия и удачи на путях его. И если 
он будет любить Творца, даже когда Он заберет душу 
его, это называется совершенной любовью, присут-
ствующей в двух сторонах, как суда, так и милосердия. 
Поэтому свет начала творения сначала вышел, а потом 
был укрыт. И когда укрылся он, проявился суровый суд. 
И соединились вместе обе стороны, милосердие и суд, 
чтобы раскрыть совершенство – т.е. было предоставле-



 - 434 -

- Ту бе-Ав (15-го ава) -

но место, где две противоположности могут соединиться 
как одно целое. 
Ибо теперь представилась возможность раскрыть совер-
шенство его любви даже в тот час, когда Творец забира-
ет его душу, и дается место для совершенства любви. А 
если бы свет не был укрыт и не проявился суровый суд, 
лишились бы этой большой любви праведники, и она 
уже никогда не смогла бы раскрыться.

22. Зоар для всех. Глава Веэтханан. 
Статья «И возлюби Творца 

Всесильного твоего», пп. 145-146

Сколько пределов, одних над другими, есть у праведни-
ков в том мире, и самый высший из пределов принадле-
жит тем, кто связан с любовью Господина своего, потому 
что их предел связан с чертогом, превознесенным более 
всех. Потому что благодаря этому Творец украшается 
любовью.
Этот чертог, превознесенный более всех, называет-
ся «любовь». И на любви держится всё. Как сказано: 
«Воды великие не смогут погасить этой любви». И всё 
держится на любви.



МЕЖДУНАРОДНАЯ АКАДЕМИЯ 
КАББАЛЫ

https://www.kabbalah.info/rus/

Учебно-образовательный интернет-ресурс – неограниченный 
источник получения достоверной информации о науке каббала.
Сайт дает доступ к уникальному контенту: библиотеке 
каббалистических первоисточников, к широкому спектру 
передач и лекций на телеканале Каббала ТВ, включая прямую 
трансляцию уроков основателя и главы Международной 
академии каббалы Михаэля Лайтмана для всех, кто занимается 
углубленным изучением науки каббала и исследованием 
каббалистических первоисточников. 

ОБУЧАЮЩАЯ ПЛАТФОРМА 
МЕЖДУНАРОДНОЙ АКАДЕМИИ 

КАББАЛЫ
https://www.kabacadеmy.com 

Миллионы учеников во всем мире изучают науку каббала. 
Выберите удобный для вас способ обучения на сайте.
Наша онлайн-платформа позволит вам познакомиться с 
уникальными каббалистическими источниками, пройти 
обучение у лучших преподавателей академии, общаться в 
онлайн-сообществе, получить индивидуальное сопровождение 
помощника-тьютора. 



ИНТЕРНЕТ-МАГАЗИН 
КАББАЛИСТИЧЕСКОЙ КНИГИ

Все учебные материалы Международной академией каббалы 
основаны на оригинальных текстах каббалистов.

Израиль, Европа, Ближний Восток
https://books.kab.co.il/ru/

Россия, страны СНГ и Балтии:
https://kbooks.ru

Америка, Австралия, Азия
https://www.kabbalahbooks.info/



ЭТАПЫ  
РАЗВИТИЯ ДУШИ 
Становление человека – годовой цикл

Избранные отрывки из первоисточников  
науки каббала

ISBN 978-965-551-040-9
DANACODE 760-174

Под ред. Михаэля Лайтмана, 
основателя и главы Международной академии каббалы 

Редколлегия:
Рои Акока, Маргалит Вентура, Ронит Шай, Дуди Аарони.

Переводчики:
Михаил Палатник, Гади Каплан, 

Ицик Смагин, Михаил Черняховский, Борис Канзберг,  
Лев Воловик, Даниэль  Перкин, Григорий Шилин,  

Игорь Купесок, Борис Белоцерковский, Олег Ицексон, 
Григорий Лернер, Пинхас Календарев, 

Илана Гринберг, Рут Готлиб.

Редакция и подготовка к изданию:
Наталья Булкин, Ирина Слепухина,  

Светлана Добродуб.

Дизайн:
Рони Пэри.

Верстка:
Рами Янив, Светлана Добродуб. 



После многих лет изучения внутреннего 
смысла праздников согласно науке каббала мы 
решили, что будет правильным собрать и издать 
под одной обложкой избранные отрывки из 
первоисточников по этой теме, принадлежащие 
перу великих каббалистов всех поколений, 
в первую очередь – рава  Йегуды Лейба 
Ашлага (Бааль Сулама) и его старшего сына 
и продолжателя его дела, моего учителя рава 
Баруха Шалома а-Леви Ашлага (РАБАШа).
Каждый праздник и каждая особая дата годового цикла 
символизирует важный этап развития души, подобно 
путевым знакам, стоящим вдоль дороги. С их помощью 
мы изучим и позна́ем себя, сформируем себя и пройдем 
духовный процесс, совершенствуясь из года в год.
Плодотворного чтения!

Д-р Михаэль Лайтман


	Предисловие
	Рош а-Шана (Новый Год)
	Грех Древа Познания
	Вы сделали Меня
	Я – Возлюбленному моему, а Возлюбленный – мне
	Мнение обывателей противоположно мнению Торы
	Рош а-Шана (Новый Год)
	Суд, когда судят мир
	Построение малхут
	Одно целое
	Праздник, который относится к категории «суда»
	Царства «малхуёт», воспоминания «зихронот» и шофары
	Доброй записи и подписи
	Чтобы мы были во главе, а не в хвосте
	Полны заповедей, как гранат

	Йом Кипур (Судный День)
	Дни просьбы о прощении и искупления грехов
	Грехи и прегрешения
	Молитва
	Возвращение
	Нет у нас царя, кроме Тебя
	Врата слез
	Тфилат Неила – заключительная молитва

	Суккот
	Cукка - это «покрытие» ‘схах’
	Стены сукки
	Суккот – это временное жилище
	Четыре вида
	Ушпизин (гости)
	Ушпизин Авраам - сфира Хесед
	Ушпизин Ицхак - сфира Гвура
	Ушпизин Яаков - сфира Тифэрет 
	Ушпизин Моше - сфира Нецах 
	Ушпизин Аарон - сфира Ход 
	Ушпизин Йосеф - сфира Есод 
	Ушпизин Давид - сфира Малхут 
	Давид – это свойство малхут
	Давид шел путями Торы
	Я пробуждаю рассвет, а не рассвет пробуждает меня
	Молитва за Давида
	Царь Давид – это совокупность Израиля
	Милосердный, Он поднимет нам падающую сукку Давида
	Избранные псалмы



	Ханука
	По поводу Хануки
	«Греки собрались на меня тогда, в дни хасмонеев»
	«И пробили стену моих башен»
	Ханукальная свеча
	Чудо Хануки
	Кувшин масла
	«Оплот спасения моего, Тебя подобает восхвалять»
	Чудо Хануки и чудо Пурима

	Ту би-Шват 
	Пурим
	Свет Пурима
	Путь Мордехая
	Путь Амана
	Света Амана в келим Мордехая
	Пока не сможет различить
	Мегилат Эстер (Свиток Эстер)
	Есть один народ
	C начала месяца адар мы преумножаем радость
	Гмар Тикун - Окончательное Исправление

	Песах
	Нисхождение в Египет
	Вопрос Авраама - «Как я узнаю, что унаследую ее?»
	Йосеф и его братья - «Братьев своих я ищу»

	Египетское изгнание
	Египетское изгнание
	Египетская клипа
	Еврей и египтянин
	Фараон царь Египта
	Фараон
	И встал новый царь над Египтом
	Пойдем к фараону
	И Фараон приблизил
	Кто ожесточил свое сердце
	Вопросы «кто и что?»

	Несчастные города Питом и Раамсес
	Несчастные города
	Подневольный труд
	Мужское ремесло - для женщин
	Глина и кирпичи
	От нетерпения и тяжелой работы

	Египетское рабство
	И помни, что рабом был ты на земле Египта
	От изгнания к освобождению
	Всякого новорожденного мальчика бросайте в Нил

	Моше
	Я вытащила его «мешетиу» из воды
	Верный пастырь
	Моше обращается к народу
	Претензии народа к Моше
	Претензии Моше к Творцу
	Сильной рукой Он отпустит их
	Моше поражает египтянина
	Горящий терновник
	Знамения и чудеса
	Посох и Змей


	Выход из Египта
	По поводу выхода из Египта
	Чудо выхода из Египта
	И умер царь египетский
	И застонали от работы
	И возопили, и вознесся вопль их
	Заимствование келим египтян
	Вышли с большим достоянием
	Пасхальное жертвоприношение
	Пропуск и перескакивание
	Поспешно
	Я, а не посланец
	Ни одного копыта не останется
	Большой сброд: боящиеся Творца, работники фараона
	Прыжок Нахшона
	Рассечение Конечного моря
	Казни египетские
	Чем Творец поражает, тем излечивает
	Десять казней египетских



	Лаг ба-Омер
	День Иерусалима
	Шавуот 
	Праздник Шавуот
	Как один человек с одним сердцем
	И стали они у подножия горы
	Взаимное поручительство
	Сделаем и услышим
	Подготовка к получению Торы
	Дарование Торы

	Девятое ава
	Разбиение келим
	Исправление разбиения
	Страдания Шхины
	Поднять Шхину из праха
	Меж теснин

	Ту бе-Ав (15-го ава)
	Ту бе-ав (15-го ава): день любви
	Четыре степени любви
	Книга Зоар о любви


